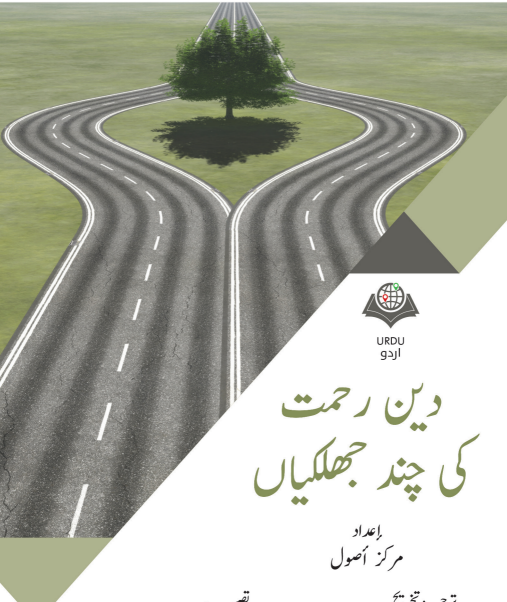
### IslamHouse.com







تصحيح وتقذيم د/عبدالرحمن بن عبدالجبار الفريوائي استاذ حديث جامعة الامام محمد بن سعودالاسلاميه، رياض ترجمه وتخرت ابواسعد قطب محمد اثري

## من معالم الرحمــة

اعداد **مركز أصول** 

ترجمه وتخريج ابواسعد قطب محمد اثري

تصحيح وتقديم د/عبدالرحمن بن عبدالجبار الفريوائى استاذ حديث جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلاميه



### (ع) المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالربوة، ١٤٤١هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

مركز أصول للمحتوى الدعوي

من معالم الرحمة: اللغة الأردية . / مركز أصول للمحتوى الدعوي؛ قطب محمد الأثرى. - الرياض، ١٤٤١هـ

۲۱۲ ص، ۱۶ سم ۲۱ سم

ردمك : ٤-٢٥-٧٩٧٨-٩٧٨

١- الرحمة أ. الأثرى، قطب محمد (مترجم) ب. العنوان

ديوي ۲۱۲،۲ ع۱٤٤١/٥٥٥٤

رقم الايداع: ١٤٤١/٥٥٥٤

ردمك : ٤-7٠٣-٨٢٩٧-٢٥



أُعد هذا الكتاب وصمِّم من قبل مركز أصول، وجميع الصور المستخدمة في التصميم يملك المركز حقوقها، وإن مركز أصول يتيح لكل مسلم طباعة الكتاب ونشره بأي وسيلة، بشرط الالتزام بالإشارة إلى المصدر، وعدم التغيير في النص، وفي حالة الطباعة يوصي المركز بالالتزام بمعاييره في جودة الطباعة.

+966 11 445 4900

+966 11 497 0126

P.O.BOX 29465 Riyadh 11457

osoul@rabwah.sa @

 $\vee$ 

www.osoulcenter.com







### تفريظ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله الكريم، أمابعد:

زیر نظر کتاب "دین رحمت کی چند جھلکیاں "اسلام کے چند اہم نشانات ومعالم سے متعلق ایک مفید کتاب ہے، اسلام دین رحمت ہے ، اور اس کے رسول محم ملگاللہ علیہ قرآن مجید میں اللہ رب العزت کا ارشاد ہے، سارے جہان کے لیے رحمت ہیں:

﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَكَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]

"اور ہم نے آپ کو تمام جہان والوں کے لئے رحمت بنا کر ہی بھیجا ہے "۔

اور الله رب العزت رحمن ورحیم ہے ، اور مخلوقات پر اس کی رحمت و مهربانی کاعالم یہ ہے کہ اس نے رحمت کے سو حصول میں ہے (۹۹) کو اپنے پاس باقی رکھا اورساری مخلوق کے لیے صرف ایک رحمت نازل کی، اور جس سے اپنے اپنے حصہ کے بقدر توفیق الهی سے انسان اور حیوان سب ایک دوسرے پر مہرومحبت اور رحمت وشفقت کامعاملہ کرتے ہیں۔

رحمت ومہربانی کی عظمت اور اہمیت کااندازہ اس سے لگایا جائے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنا نام رحمن ورحیم رکھا ، یعنی اس کی رحمت سب کے لیے صلائے عام ہے ، اور آخرت میں اہل ایمان اس کی رحمت کے زیادہ مستحق ہوں گے ، قرآن مجید کی سب سے عظیم اور پہلی صورت سورہ فاتحہ ہے ، جس کی ابتداء "بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالمين ،الرحمن الرحيم"سے ہے ،اور قرآن کی ہر سورت سے پہلے "بسم اللہ "کے ذکر سے بھی اس کی اہمیت ظاہر ہے ، اہل اسلام بھی اپنے کاموں کی ابتداء "بسم الله "ہی کرتے ہیں، پتہ چلا کہ الله رب العزت خود ر حمن ورحیم اور ارحم الراحمین ہے ، اور اور اس کا آخری رسول رحمت للعالمين بناكر دنيا والول كے ليے بھيجاگيا ، اور وہ دين اسلام جس كا اتمام اور اس کی سکمیل اللہ تعالی نے نبی اکرم صَلَّاللَّهُ عِلَم بر فرمائی ، اس دین کی اہم بنیادی تعلیمات میں خلق کے ساتھ رحت وشفقت اور مہربانی کا دوردورہ ہے ، کتاب وسنت کے نصوص میں اس اصول کی بڑی تفصیل موجود ہے۔اس کتاب کے مطالعہ سے اللہ ارحم الراحمین کی رحمت ومہربانی کی جہاں ایک طرف وسعت بے کرال کا اندازہ ہوگا، وہیں نبی پاک رحمۃ العالمین کی امت اور ساری مخلوق پر رحمت ومہر بانی کے دلائل اور مناظر بھی سامنے آئیں گے ،یہ امت امت رحمت وامت مرحومہ ہے،اور اس کا تانابانا عدل وانصاف اور رحمت و فضل ہے۔

مسلمانوں کے سارے عہد میں اور ان کے معاشر وں میں اس رحمت وعدل کی بہاروں سے انسانیت ہی نے نہیں بلکہ حیوانوں نے بھی ہمیشہ فائدہ اٹھایاہے ، اور ہر طرح کے اخلاقی زوال اور ظلم وجہالت کی حکمرانی کے باوجود مسلمانوں میں رحت وشفقت کی قدر کی بڑی اہمیت رہی ہے ، اس کتاب میں اختصار کے ساتھ دین کی تبلیغ میں ر حمت و شفقت کے جلوؤں کا ذکر ہے، اور یہ بتایا گیا ہے کہ یہ دین ساری انسانیت کے لیے رحمت ہے ، اور ساجی مہرو محبت کے ساتھ ساتھ مخالفین سے رحم دلانہ سلوک وہر تاؤکی تفصیل بھی دی گئی ہے ، ساتھ ہی مجر مین اور سزایافتہ لو گول پر شرعی حدود کے نفاذ میں رحمت وشفقت کی تعلیم کو اجا گر کیا گیاہے ، اور آخر میں اسلام میں حیوانات کے ساتھ رحمت وشفقت کے سلوک کا تذکرہ ہے، خلاصہ یہ کہ دین رحمت کے ان سات نشانات اور معالم کے تعارف پر مشتمل اس کتاب کی اور اس موضوع پر دوسری کتابول کی جہال کیسال اہمیت ہے ، عصر حاضر میں مسلم معاشرہ کے ساتھ ساتھ دوسرے معاشروں میں اسلام کے حقیقی تعارف کے لیے اس کتاب کی اہمیت وضرورت مزید بڑھ جاتی ہے، اللہ تعالی ، مولف کتاب ، اس کے مترجم برادرم ابواسعد قطب محمد الأثری اور مکتب الجالیات کے سارے ذمہ داران کو اس کا اجر جزیل دے، اور ہم سب کو مزید اینے دین کے سیکھنے، اس کے تعارف اور اس پر عمل کرنے توقیق دے ، آمین ۔

د/ عبد الرحمن بن عبد الجبار الفريوائي استاذ حديث جامعة الامام محمد بن سعود الاسلاميه، رياض







#### مقدمه

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء وخاتم المرسلين.. وبعد:

قرآن وحدیث کے نصوص میں غور وفکر کرنے والے شخص کو یہ ضرور ملے گا کہ رحمت وشفقت اور مہربانی اہل ایمان کی خوبیوں میں سے ایک عظیم خوبی ہے جس کی وہ پابندی کرتے ہیں، اورایک دوسرے کو وصیت وتلقین بھی کرتے ہیں، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ وِيَقَوْمِ يَكُمْ عَن دِينِهِ عَلَى ٱلْكَوْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَوْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَوْمِنِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآيِمٍ ذَلِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَسَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآيِمٍ ذَلِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَلَا يَعَالُهُ وَلَا يَعَالَمُ ﴾ [المائدة: ٥٤]

"اے ایمان والو! تم میں سے جو شخص اپنے دین سے پھر جائے تو اللہ تعالی بہت جلد ایسی قوم کو لائے گا جو اللہ کی محبوب ہوگی اور وہ بھی اللہ سے محبت رکھتی ہوگی، وہ نرم دل ہول کے مسلمانوں پر اور سخت اور تیز ہول گے مسلمانوں پر اور سخت اور تیز ہول گے کفار پر،اللہ کی راہ میں جہاد کریں گے اور کسی ملامت کرنے والے کی ملامت کی پرواہ بھی نہیں کریں گے، یہ ہے اللہ تعالی کا فضل جسے چاہے دے، اللہ تعالی کا فضل جسے چاہے دے، اللہ تعالی کا فسل جسے جاہے دے، اللہ تعالی کا فسل جسے جاہے

### نیز اللہ جل شانہ نے فرمایا:

﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَّاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمْ

[الفتح: ٢٩]

"مجمد (صَلَّاقَيْمُ ) الله کے رسول ہیں اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں کافروں پر سخت ہیں آپس میں رحمدل ہیں"۔

ایک اور مقام پر اللہ سجانہ تعالی نے فرمایا:

﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَواْ بِٱلصَّبْرِ وَتَوَاصَواْ بِٱلْمَرْحَمَةِ ﴾ [البلد: ١٧]

"پھر ان لوگوں میں سے ہو جاتا جو ایمان لاتا اور ایک دوسرے کو صبر کی اور رحم کرنے کی وصیت کرتے ہیں"۔

واضح رہے کہ ایمان اوررحت وشفقت اور مہربانی ایک دوسرے کو لازم وملزوم امر ہیں، اسی وجہ سے امام ابن القیم رمالتہ نے فرمایا: لوگوں میں سب سے بڑے شفقت ومروت والے ہی سب سے کامل مومن ہوتے ہیں۔ [باغافۃ اللہفان۲/۲۰]

تمام مخلوقات میں رحمت وشفقت اور مہر بانی کی نشر واشاعت شریعت اسلامیہ کے مقاصد میں سے ایک اہم اور عظیم مقصد ہے، اور اس دین کی ساری تعلیمات بہترین اور مکمل صورت جلوہ افروز ہے، امام ابن القیم واللہ نے فرمایا: فی الواقع شریعت اسلامیہ کی عمارت اور اس کی اساس عدل وانصاف اور سارے بندول کے دنیوی اوراخروی مصالح اور مفادات ہیں، یہ

سراپاعدل وانصاف، سراپار حمت و شفقت اور مهربانی ہے، سراپا مصالح اور مفادات سے عبارت ہے ، اور سراپا حکمت ہے، چنانچہ ہر مسئلہ جو دائر ہ عدل وانصاف سے نکل کر جور وظلم کی راہ لے، اور ہر محبت اور مهربانی سے نکل کر سنگ دلی اور بے رحمی کے راستے پر آجائے، اور مصالح ومفادات مفاسد اور نقصانات میں تبدیل ہو جائیں، حکمت کار عبث ہوجائے، تو پھر ان چیز ول کا شریعت سے تعلق نہیں ہے چاہے تاویل سے یہ ان میں داخل ہوجائیں، بلکہ بندول کے در میان اللہ کا عدل وانصاف، مخلوق کے در میان اللہ کا عدل وانصاف، مخلوق کے در میان اس کی رحمت و شفقت اور مهربانی، روئے زمین پر اس کا سایہ، اوراس کی ذات پر دلالت کرنے والی حکمت، اور اس کے رسول کی صدافت پر یہ شریعت بھر پور طور پر اور سب سے سچی دلیل ہے ۔ [باطام الموتعین: ۱۳/۳]

شخ عبد الرحمن سعدی رمالتی فرماتے ہیں: اسلامی شریعت اپنے اصول و فروع ، اور حقوق الله و حقوق العباد کی ادائیگی کے حکم میں سرایا رحمت و شفقت پر مبنی ہے ، کیوں کہ اللہ تعالی کسی بھی نفس کو اس کی وسعت وطاقت بھر ہی مکلف کرتا ہے ...۔

معاملات، میال بیوی کے حقوق، مال باپ اوررشتہ دارروں کے حقوق جن کو اللہ تعالی نے مقرر فرمایاہے، جب آپ ان میں غور وفکر کریں گے تو اس نتیجہ تک پہنچیں گے کہ یہ سارے احکام شروع سے آخرت تک خیر وبرکت ہیں، مزید فرماتے ہیں: یہ شریعت اپنی رحمت و مہربانی اوراپنے عدل وانصاف کی گود میں دشمن اور دوست سب کے لیے صلائے عام ہے، عدل وانصاف کی گود میں دشمن اور دوست سب کے لیے صلائے عام ہے،

اور اس کے مضبوط قلعہ میں اللہ کی توفیق سے سرشار اور ہدایت یافتہ ہر آدمی پناہ لیتاہے۔[الریاض الناضرۃ: ۲۰۱۱-۴۰۸]

دور حاضر میں رحمت ومہربانی کے آداب ،اور معاشر ہے میں باہمی رحم دلی کی نشر واشاعت کے ہم سب کتنے زیادہ مختاج ہیں کہ رحمت ومہربائی سے لبریز دل سکون واطمینان، اور بیار ومحبت عطا کرتے ہیں۔ اور باہمی اتحاد، الفت ومحبت اور باہمی گفالت کا ایک ایسا معاشرہ تشکیل دیتے ہیں جن پر باہمی میل جول، دوستی وصداقت اور محبت کی حکمرانی ہوتی ہے، اسی طرح بے رحم اور سخت دل ساج کو باش باش کر دیتے ہیں اور اس کے ستونوں کو ہلادیتے ہیں،لوگوں کے حقوق پر حملے، اور ظلم وزیادتی کو بڑھاوا دیتے ہیں، اسی وجہ سے نبی کریم مُنَّا اللَّهُ مِنَ فرمایا: «لاَ تُنَزِعُ الرَّحَمَةُ إِلاَّ مِنَ شَقِیًّ». [أبو داود:٤٩٤٢، الترمذي:١٩٢٣ (حسن)]

### شفقت ومہربانی صرف بدبخت ہی سے چھینی جاتی ہے۔

میرا خیال ہے کہ مختلف اور متعدداقسام اور درجات کی ساجی خرابیاں دلوں میں شفقت ومہر بانی کے کمزور ہوجانے کی وجہ سے رو نما ہوتی ہیں، بے رحمی اور سخت دلی سے تطہیر سے قطع نظر اس کا جو بھی علاج ہے وہ بالکل بے قیمت کمزاور علاج ہے۔

فضائل اخلاق، عمدہ ونفیس آداب وثقافت پر انسان کی تربیت، انسان اور اس کے احساسات کے ساتھ باو قار اور بلندی وار تقاء کے منازل طے کرتی ہے، ایسی بے لگام مادیت کے مقابلے اور اس کے

سد باب کے لئے جو دلوں میں فساد بپاکرے، بغض و کینہ سے سینوں کو آگ بگولے کرے، اور ساج کو خود پیندی، اور ذاتی فوائد کو مقدم کرنے کا پیش خیمہ بنا دے، تو اس وقت تربیت ہماری تمام ذمہ داریوں میں اہم ترین ذمہ داری ہو جاتی ہے۔

شفقت ورقت کے باہمی وصیت کے نقطئہ آغاز کو حقیقت کا جامہ پہنانے کے لئے رحم وشفقت کی چند جھلکیاں جس کا حکم اسلام میں جگہ بجگہ موجود ہے ہم اپنے معزز قارئین کی خدمت میں پیش کر رہے ہیں، اور اللہ سے یہ دعا کر رہے ہیں کہ ہمیں رحم شفقت کی دولت سے مالا مال فرما دے اور میرے نصیب وحصہ میں اس کا بڑا حصہ موجزن کر دے۔

الله کی توفیق اور اس کی مدد سے اس مختصر رسالہ میں میری گفتگو کا محور چھ جھلکیاں ہیں:

۱- دعوت دین میں رحم وشفقت کا مقام

۲- تمام لو گول کے ساتھ رحم وشفقت

س- معاشر تی وساجی رحم و شفقت

٣- خاندانی رحم وشفقت

۵- مخالفین کے ساتھ رحم وشفقت

۲- نافرمانوں (مجر موں) پر اقامت حدود میں رحم وشفقت

۷- جانوروں کے ساتھ رحم وشفقت

اے اللہ! اپنی رحمت سے ہم پر مہربانی فرما، اور اپنے حفظ وامان سے ہماری حفاظت فرما، اور اپنی نگرانی سے ہمایں اپنے امان و پناہ میں رکھ۔

وصلى الله على محمد وآله وصحبه أجمعين

أحمد بن عبد الرحمن الصويان alsowayan@albayan.co.ak



# دین رحمت کی پہلی جھلک

دعوت دین میں رحمت وشفقت اور مهربانی



الله ﷺ کی نعمت ہی کے نتیج میں دین اسلام اپنے جملہ احکام، تمام تر تعلیمات اور پورے آداب واخلاق کے ساتھ مخزن رحم وشفقت ہے، اور نبی کریم مُنگالِیَّا کِم کی بعثت بھی اسی شفقت ومروت کو عملی جامہ پہنانے کے لئے ہوئی، جیسا کہ اللہ ﷺ نے فرمایا:

﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَاكَ إِلَّارَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]

"اور ہم نے آپ کو تمام جہان والوں کے لئے رحمت بنا کر ہی بھیجا ہے"۔

ایک دوسری جگہ اللہ سجانہ وتعالی نے فرمایا:

﴿ لَقَدْ جَآءَ كُمْ رَسُوكُ مِّنَ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْ فِ مَا عَنِتُ مَّ عَرِيزُ عَلَيْ فِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيصُ عَلَيْ كُمُ وَلَّ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٢٨] حَرِيصُ عَلَيْكُمُ مِ بِاللَّمُ وَمِنِينَ رَءُ وَفُ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٢٨] "تمهارك بيس سے بيغمبر تشريف لائے ہيں جو تمهاري جنس سے ہيں، جن کو تمهاري مضرت کی بات نهايت گرال گزرتی ہے، جو تمهاري منفعت کے بڑے خواہشمند رہتے ہيں، ايمان والوں کے ساتھ بڑے ہي شفيق اور مهربان ہيں"۔

الله تعالی نے ایک مقام پر یوں فرمایا:

﴿ وَمِنْهُمُ ٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱلنَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَذُنُّ قُلَ أَذُنُّ

# خَيْرٍ لَّكُمُ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةُ لِلَّذِينَ عَرَرَحْمَةُ لِلَّذِينَ عَلَمْ اللهِ عَلَمْ اللهِ التوبة: ٦١]

"ان میں سے وہ بھی ہیں جونبی کو ایذا دیتے ہیں اور کہتے ہیں کان کا کیا ہے، آپ کہہ دیکئے کہ وہ کان تمہارے بھلے کے لئے ہے، وہ اللہ پر ایمان رکھتا ہے اور مسلمانوں کی بات کا یقین کرتا ہے اور تم میں سے جو اہل ایمان ہیں یہ ان کے لئے رحمت ہے"۔

رسول الله مَالِيَّةُ مِ نَ اس رحم وشفقت کے معنی کی مزید تاکید اپنے اس قول سے فرمائی: «إِنَّمَا أَنَا رَحْمَةٌ مُهَدَاةٌ». [طبقات لابن سعد ۱۹۲/۱، الصحیحة: ٤٩٠، (صحیح)] "ب شک میں سعد ۱۹۲/۱، الصحیحة بی رحمت ہوں"۔

ایک دوسری حدیث میں یوں مروی ہے، آپ صَّالَّیْکُمْ نَے فرمایا:

«أَنَا نَبِيُّ الرَّحْمَةِ». [مسلم: ٢٣٥٥] "میں رحمت وشفقت والا نبی ہوں"۔

دعوتی میدان میں رسول مکرم صَلَّاتَیْکِم کی ہدایت ور ہنمائی کی خوبی اللہ نے یوں بیان کیا:

﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوَ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَا فَضُواْ مِنْ حُولِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]

"الله تعالی کی رحمت کے باعث آپ ان پر نرم دل ہیں، اور اگر

آپ بد زبان اور سخت دل ہوتے تو یہ سب آپ کے پاس سے حصیت ماتے "۔ حاتے "۔

شیخ الاسلام ابن تیمیہ رم اللہ فرماتے ہیں: اللہ تعالی نے رسول منگانی آئے کو سارے جہان کے لئے ہدایت ورحمت بنا کر مبعوث فرمایا، جیسا کہ اللہ نے آپ منگانی آئے کو علم وہدایت اور قاطع وواضح عقلی وسمعی دلیلوں سے نواز کر لوگوں کی طرف بھیجا، اور لوگوں کے ساتھ حسن سلوک، بلا عوض ان پر شفقت ومروت کرنے والا، اور ان کی اذبیت اور تکلیف پر صبر و مخمل کرنے والا بنا کر مبعوث کیا، اللہ نے آپ کو علم، کرم، اور حلم وبردباری دے کر بھیجا، آپ کو علم والا، ہدایت ور ہنمائی والا، کریم وروا دار، حسن سلوک کرنے والا، حلم وبردباری اور عفو ودر گذر سے کام لینے والا بنا کر بھیجا۔[مجموع الفتاوی: ۱۲/۱۳۳]

استاد سید قطب و الله کی این اور این اور این اور این اور کو نہایت شفقت بھرا پہلو، بلند وبرتر مہربانی، فراخ ہنس مکھ چہرے، سب کے دلوں میں گھر کرنے والی محبت، لوگوں کی نادانی، اور ان کی کمزوری وکوتاہی سے تنگ نہ ہونے والی حلم وبر دباری کی شدید ضرورت تھی ... مزید برآں فرمایا: یوں تھا آپ صَلَّا اللَّهِ اَلَٰ اللَّهُ کَا دل، لوگوں کے ساتھ ایسی ہی تھی آپ صَلَّا اللَّهُ کَا دل، لوگوں کے ساتھ ایسی ہی تھی آپ صَلَّا اللَّهُ کَا دل، لوگوں کے ساتھ ایسی ہی تھی آپ صَلَّا اللَّهُ کَا دل ایش کمزوریوں این ذات کے لئے آپ بھی غضبناک نہ ہوئے، لوگوں کی بشری کمزوریوں سے بھی آپ کا سینہ تنگ نہ ہوا، اغراض زندگی کی کوئی چیز اپنی ذات کے لئے اکتا کے نہیں رکھا، جود وکرم اور سخاوت و فیاضی کا عالم یہ تھا کہ لئے اکٹھا وجمع کرکے نہیں رکھا، جود وکرم اور سخاوت و فیاضی کا عالم یہ تھا کہ

آپ کے پاس جو کچھ ہوتا لوگوں کو نواز دیتے، آپ کی برد باری، بر واحسان، لطف و کرم، الفت و محبت ہر کس وناکس کے ساتھ کیساں ہوتی، جو بھی آپ کے ساتھ رہتایا دیکھ لیتاتو آپ کی محبت سے اس کا دل لبریز ہو جاتا، یہ سب عظیم کشادہ دل کے جود و سخا کا نتیجہ تھا۔

آپ مُنَّالِیْا کی سیرت شفقت ومروت سے ایسی معمور تھی کہ جس نے دلوں کو چار چاند لگا دیا، نفسوں کو حیات جاویدانی بخشی، اور دیہاتی کا واقعہ جس نے مسجد میں پیشاب کر دیا، اور اس نو جوان کا واقعہ جس نے زنا کی اجازت چاہی اسی پر غماز ہے، ان دونوں جیسی واضح اور صریح دلیلیں سیرت کی کتابوں میں موجود ہیں۔

غور كري رحم وكرم اور بدايت ورجنمائى سے سر شارنى كريم مَثَّلَقَيْمً جب اپنے اصحاب كو يہ تعليم ديتے ہيں اور اس كى وضاحت اپنے اس فرمان سے يوں فرماتے ہيں: «إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ بِمَنْزِلَة الْوَالِدِ أُعَلِّمُكُمْ، فَإِذَا أَتَى سے يوں فرماتے ہيں: «إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ بِمَنْزِلَة الْوَالِدِ أُعلِّمُكُمْ، فَإِذَا أَتَى أَحَدُّكُمُ الْغَائِطَ، فَلاَ يَسَتَقَبِلِ الْقِبْلَةَ وَلاَ يَسَتَدُبِرَهَا». [أبوداود: ٨، نسائي: ٤٠، ابن ماجه: ٣١٢، مسند أحمد: ٢٥٠، ٢٤٧، ٣١٢/٢، حسن)]

"(لوگو!) میں تمہارے لئے والد کے درجے میں ہوں، تم کو ہر چیز سکھاتا ہوں، تو جب تم میں سے کوئی شخص قضائے حاجت کے لئے جائے تو قبلہ کی طرف منہ اور پیٹھ کر کے نہ بیٹھے"۔

لو گوں نے آپ مَنْکَاتُنْدِا کے اخلاق وکر دار میں اسی شفقت ومروت کو بہت قریب سے دیکھا، اس کی زندہ مثال مالک بن حویرث رضی عند کا واقعہ

ہے، فرماتے ہیں: ہم سب رسول اللہ صَلَّاتَّیْکِمْ کی خدمت میں حاضر ہوئے اللہ صَلَّاتِیْکِمْ کی خدمت میں حاضر ہوئے اللہ علی قیام کیا، اور ہم سب ہم عمر نو جوان سے اور بیس روز تک آپ کے پاس قیام کیا، اسی دوران آپ صَلَّاتِیْکِمْ نے ہم سب کے بارے میں یہ گمان کیا کہ ہم سب الیے اہل کی خواہش محسوس کر رہے ہیں، آپ صَلَّاتِیْکِمْ نے ہم سبھوں سے ہمارے اہل وعیال کے بارے میں دریافت کیا، ہم لوگوں نے آپ صَلَّاتِیْکِمْ کو اس سے مطلع کیا، آپ صَلَّاتِیْکِمْ برے زم ومشفق سے، آپ صَلَّاتِیْکِمْ نے فرمایا:

«ارْجِعُوا إِلَى أَهْلِيكُمْ، فَعَلِّمُوهُمْ». [بخاري في الأدب المفرد: ١٠٠٨، مسلم: ٦٧٤] "أَيِّ الله وعيال كي باس والس جاؤ، اور انهيں تعليم دو"۔

انس بن مالک رضائیہ آپ مَلَّا اللّٰهِ اللّٰهِ کو کچھ اس سنہرے انداز میں بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: «کَانَ رَحِیمًا، وَکَانَ لَا یَأْتِیهِ أَحَدٌ إِلاَّ وَعَدَهُ، وَأَنْجَزَ إِنْ کَانَ عَنْدَهُ». [بخاري في الأدب لا یَأْتِیهِ أَحَدٌ إِلاَّ وَعَدَهُ، وَأَنْجَزَ إِنْ کَانَ عِنْدَهُ». [بخاري في الأدب المفرد: ۲۷۸، الصحیحة: ۲۰۹٤] "آپ مَلَّا اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ عَمْر بان سے، آپ ہر آپ کی خدمت میں حاضر ہونے والے شخص سے وعدہ کرتے، اور اگر وہ چیز آپ کے پاس ہوتی تو اسے نواز کر جیجے"۔

عمران بن حصين طالند، كى طويل حديث ميں كھ اس طرح مذكور به، فرمات بين: «وكان رَسُولُ الله ﷺ رَحِيمًا رَقِيقًا». [مسلم: آپ مَالَّا الله عَلَيْ رُحِيمًا رَقِيقًا». [مسلم: ١٦٤١] "آپ مَالَّا الله عَلَيْ مُرى اور شفقت ومروت والے تھ"۔

نبی کریم صَلَّعَیْنِهِم کے لطف و کرم اور مروت ومہربانی کی ایک جھلک

آپِ مَنْ اللّٰهُ عُلَالِهُ عُلَالًا عُروت کی ایک سنهری جھلک کا اندازہ یوں لگائے کہ آپ مَنْ اللّٰهُ الو گول پر شفقت کھاتے ہوئے اپنی نماز میں تخفیف فرما دیتے، جیسا کہ ابو قادہ رضافۂ سے مروی حدیث میں آپ کایہ فرمان: (إنّٰ یا اُقُومُ فِی الصَّلاَة، أُرید اُنَ اُطُوّل فِیها، فَأَسَمَعَ بُکَاءَ الصَّبِیّ، فَا اَتَّ بَوْنَ وَی مَنْ اللّٰهِ اللّٰهَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ

 امت کے ساتھ نبی کریم مَثَلَّاتِیْرُمْ کی شفقت و محبت کا ایک پہلویہ کھی تھا کہ آپ سہولت وآسانی کو اختیار فرماتے، جیسا کہ ام المومنین عائشہ وَلِی عَنْمَا فَرماتی «مَا خُیِّرَ رَسُولُ الله ﷺ بَیْنَ أَمْرَیْنِ إِلاَّ عَائشہ وَلِی عَنْمَا مَا لَمْ یَکُنْ إِثْمًا، فَإِنْ کَانَ إِثْمًا، کَانَ أَبْعَدَ النَّاسِ مَنْهُ». [بخاری: ۲۵۲۰، ومسلم: ۲۳۲۷]

"رسول الله مَنَّالِيَّا كُو جب بهى دو كاموں كے در ميان اختيار ديا جاتا تو آپ مَنَّالِيَّا فَمُ وہى كام اختيار فرماتے جو آسان ہوتا، جب تك كه وہ گناہ كا كام ہوتا تو آپ مَنَّا لِيُنَا مِنْ سب سے بڑھ كر اس سے دور رہتے "۔

آپِ مَنْ الله لَمْ يَبْعَثْنِي مُعَنِّتًا وَلاَ مُتَعَنِّتًا، وَلَكِنْ بَعَثْنِي مُعَلِّمًا وَلاَ مُتَعَنِّتًا، وَلَكِنْ بَعَثْنِي مُعَلِّمًا مُيسَلِم، الله لَمْ يَبْعَثْنِي مُعَلِّمًا وَلاَ مُتَعَنِّتًا، وَلَكِنْ بَعَثْنِي مُعَلِّمًا مُيسِلِم، الله لَمْ يَبْعَثْنِي مُعَلِّمًا "الله في محصله، [مسلم: ١٤٧٨] "الله في محصله الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

اسی وجہ سے آپ مَنَّا اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰلّٰ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الل

آپ مَلَّا اللهِ مَا اللهِ مَلَّا اللهِ مَلَّا اللهِ مَلَّا اللهِ مَلِيا: «يَا عَائِشَهُ اللهِ مَلِية فَرَمَايا: «يَا عَائِشَهُ اللهِ مَلِية مُلَّا اللهِ مَلِية يُحِبُّ الرِّفَق، وَيُعَطِي عَلَى الرِّفَقِ مَا لاَ يُعَطِي عَلَى الرِّفَقِ مَا لاَ يُعَطِي عَلَى اللهِ اللهِ مَوْدَة وَمَا لاَ يُعَطِي عَلَى مَا سِوَاهُ». [مسلم: ٢٥٩٣] "اك عائشه! الله مهربان ہے اور نرمی ومهربانی کو پسند فرماتا ہے، نرمی پر جتنا نوازتا ہے وہ سختی یا سختی کے علاوہ پر اتنا نہیں نوازتا ہے "۔

جریر بن عبد الله رضالیّاء سے مروی ہے، فرماتے ہیں کہ اللہ کے

رسول مَثَلَّا يُنْزُمُ نَ فرمايا: «مَنْ يُحْرَم الرِّفْقَ يُحْرَم الْخَيْرَ». [مسلم: ترمی سے محروم بھلائی سے محروم ہوتا ہے ''۔

شریعت اسلامیہ کے جملہ احکام کی بنیاد واساس ہی آسانی فراہم کرنے اور تنگی ودشواری دور کرنے پر قائم ہے، جیساکہ اللہ تعالی نے فرمایا:

> ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨] "اور تم پر دين كے بارے ميں كوئى تنگى نہيں ڈالى"۔ ايك دوسرى آيت ميں الله تعالى نے يوں فرمايا:

﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ اللّهُ مِن وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] "الله تعالى كا اراده تمهارے ساتھ آسانی كا ہے، تنگی كا نہيں "۔ ایک مقام پر الله جل شانہ نے کچھ اس طرح فرمایا: ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمُ إِصْرَهُمُ وَالْأَغْلَالَ اُلّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾

"اور ان لو گول پر جو بوجھ اور طوق تھے ان کو دور کرتے ہیں"۔
اس موضوع سے متعلق کثرت سے دلیلیں وارد ہوئی ہیں، اسی وجہ
سے امام شاطبی فرماتے ہیں: اس امت میں دشواریوں کو دفع ورفع کرنے
سے متعلق جو دلیلیں آئی ہیں وہ قطعیت کے درجہ تک پہونجی ہوئی ہیں۔

[الأعراف: ١٥٧]

مزید فرماتے ہیں: آسانی و سہولت کرنے ہی کے نتیجہ میں اس دین کو صنیفیت (ملت اسلام) سے موسوم کیا گیا ہے۔[الموافقات: ۵۲۰/۱-۵۲]

علماء وداعیان نبی کریم مُنگانیکی کی ہدایت کی اقتداء اور آپ کی سنتوں کو اپنی زندگی کے محور بنانے میں تمام لوگوں میں سب سے زیادہ جق دار ہیں، کیوں کہ جس دعوتی کامیابی وکامرانی کے وہ حریص وطلب گار ہیں وہ تالیف قلب اور میلان نفس پر ان کی قدرت وصلاحیت کے مقدار ہی پر مرہون ہے۔

آیئے آپ ہمارے ساتھ ان دو واقعات پر غور کریں جو نبی کریم مُنَّاتِیْاً کی نرمی وشفقت اور آپ کی حلم وبر دباری، نیز تالیف قلب پر آپ کی قدرت وصلاحیت کی واضح ترجمانی کرتی ہیں۔

#### پہلا واقعہ:

ام المومنین عائشہ و النائی اسے روایت ہے، فرماتی ہیں کہ رسول منگانی آئی ایک دیہاتی شخص سے ایک وسق (تقریبا ۱۵۰ کلو) عجوہ کے بدلے کچھ اونٹ خریدے، اس شخص کو لے کر آپ منگانی آئی اپنے گھر آئے، آپ نے کھجور تلاش کیا لیکن آپ کو حاصل نہ ہو سکا، آپ نے باہر آکر اس شخص سے عرض کیا: "اے عبد اللہ! میں نے حقیقت میں آپ سے ایک وسق کھجور کے عوض کچھ اونٹ خریدے، اور گھر آکر کھجور بھی تلاش کیا لیکن وہ نہیں مل سکی"، راوی کا بیان ہے کہ اس کر کھجور بھی تلاش کیا لیکن وہ نہیں مل سکی"، راوی کا بیان ہے کہ اس کر بھجور بھی قائی اے بے وفائی! ام المومنین عائشہ و کی تیان ہے کہ اس

<del>-</del>29

یہ سن کر لوگ اسے جھڑ کنے لگے: اللہ تجھے غارت کرے، کیا رسول اللہ بِ وفائی کرتے ہیں؟ ام المومنین عائشہ رضایتی ہیں: تو رسول الله صَّالُتُنَا مِنْ نَهِ فَرَمَا يَا: "اسے حچبوڑو، كيوں كه صاحب حق كو كچھ كہنے كا اختيار ہے''۔ پھر رسول اللہ صَلَّاقَيْتِمُ دو بارہ اس کے پاس آئے اور فرمایا: ''اے عبد اللہ! میں نے آپ کے اونٹ خریدے ہیں، اور ہمارا گمان یہی تھا کہ جو قیمت ہم نے آپ کے لئے متعین کیا تھا وہ ہمارے یاس ہے، اور ہم نے تلاش بھی کیا لیکن ہمیں وہ نہ مل سکا"۔ تو جوابا دیہاتی شخص نے پھر وہی کہا: اے بے وفائی وغداری! تو پھر لوگوں نے اسے جھمحھوڑا اور کہا: اللہ تجھے غارت کرے، کیا رسول اللہ بے وفائی کرتے ہیں؟ تو پھر ر سول الله صَلَىٰ عَلَيْهِمُ نِے فرمایا: ''اسے جھوڑو، حق دار کو کچھ کہنے کا مجاز ہو تا ہے"۔ آپ نے دو تین باریہی دہرایا، لیکن جب آپ نے اسے دیکھا کہ وہ اس بات کو بالکل نہیں سمجھ یا رہا ہے تو آپ نے اپنے اصحاب میں سے ایک شخص سے فرمایا: "آپ خویلہ بنت حکیم بن امیہ کے پاس جاؤ اور ان سے یہ کہو کہ رسول اللہ نے آپ سے یہ کہا ہے: "اگر آپ کے یاس ایک وسق عجوه تھجور ہے تو ہمیں ادھار دے دیں، ان شاء اللہ ہم اسے بعد میں آپ کو واپس کر دیں گے ''۔ وہ شخص ان کے یاس گئے اور واپس آگر بتایا کہ انہوں نے کہا ہے کہ ہاں ہمارے پاس اتنی تھجور ہے، اے اللہ کے رسول! کسی کے ذریعہ آپ بھیج کر منگا لیں، آپ نے اس شخص سے کہا: "آپ انہیں (دیہاتی شخص کو) اینے ہمراہ لے جائیں، اور جتنا ان کا حق ہے پورا پورا انہیں دے دیں"۔ راوی بیان کرتے ہیں کہ

وہ انہیں لے کر خولہ وظافیم کے گھر گئے، اور انہیں پوری پوری قیمت ادا کر دی، ام المومنین عائشہ وظافیم افرماتی ہیں: اس دیہاتی شخص کا رسول اللہ منگا فیکٹے کے پاس سے گذر ہوا اور آپ اپنے صحابہ کی مجلس میں تشریف فرما شھے، تو اس نے کہا: اللہ آپ کو اس کا بہتر بدلہ دے، آپ نے وفا کیا اور بہت عمدہ نوازا، عائشہ وظافیم فرماتی ہیں کہ اس کی یہ بات سن کر رسول اللہ منگا فیکٹے فرمایا: "یہ بروز قیامت اللہ کے نزدیک اللہ کے بہتر بندوں میں سے ہیں وفادار اور عمدہ سے عمدہ تر عطا کرنے والے ہیں"۔ بندوں میں سے ہیں وفادار اور عمدہ سے عمدہ تر عطا کرنے والے ہیں"۔ اللہ اللہ اللہ کے ایک اللہ کے ہیں اللہ اللہ کے بہتر بندوں میں سے ہیں وفادار اور عمدہ سے عمدہ تر عطا کرنے والے ہیں"۔

#### دوسرا واقعه:

انس رفالٹین سے مروی ہے، فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ مَلَّا لَیْنَا مُلَّا لِلْمُ مَلَّا لِلْمُ مَلَّا لِلْمُ مَلَّا لِلْمُ مَلَّا لِلْمُ اللهِ عَلَى اور آپ موٹی دھاری دار نجرانی چادر زیب تن کئے ہوئے تھے، ایک اعرابی (دیہاتی شخص) سے آپ کا سامنا ہو گیا، اس نے بڑی شدت کے ساتھ آپ کی چادر کھینچ لی، میں نے دیکھا کہ نبی مَلَّا لِلْمُ کی گردن پر چادر کے کنارے کی شخق سے کھینچنے کی وجہ سے نشان پڑ گئی ہے، پھر اس اعرابی نے کہا: اللہ کا جو مال آپ کے پاس سے اس میں سے مجھے بھی کچھ دینے کا حکم فرمائیں، آپ مَلَّا لَٰمُونِی اس کی طرف متوجہ ہوئے، اور آپ ہنس پڑے، پھر آپ مَلَّا لَٰمُونِی نے اس عنایت کرنے کا حکم فرمایا۔ [بخاری: ۱۳۵، مسلم: ۱۰۵۵]

اگر ایسی صور تحال بعض لو گوں کے ساتھ در پیش ہو تو وہ اسے

اپنے اوپر حملہ اور اہانت ورسوائی شار کریں گے، اور صبر کا دامن جھوڑ دیں گے، اور سبر کا دامن جھوڑ دیں گے، اور بسا او قات ذاتی انتقام بھی لے لیں گے، لیکن نبی کریم مثل نیا ہے، لیکن نبی کریم مثل نیا ہی کہ اور حکمت عملی سے لوگوں کے دلول کو جیتا، اور یہی وظیرہ دین الہی کے داعیان و مبلغین کا بھی ہونا چا بیئے۔

یہی وہ شفقت ومہربانی اور وسعت صدر ہے جس سے دل کے بند تالے کھلتے ہیں، اور مختلف طبیعت ومزاج اور کئی قسم کے لوگوں کو اپنے اندر سمونے کی صلاحیت سے بہرہ ور ہوتے ہیں۔

اور وہ داعی جو لوگوں کی طرف پہونچنے والی اذیتوں اور ان کی نادانیوں پر مخمل کی استطاعت نہیں رکھتے، اور ان کے ساتھ صبر وشفقت کا برتاؤ نہیں کر سکتے تو وہ حقیقت میں جن کامیابیوں کی تڑپ وجسچو رکھتے ہیں بھی اسے اپنے خوابوں کی تعبیر نہیں بناسکتے، آپ غور فرمائیں کہ نبی مربی منگائیڈ میں جب یہ کہا جاتا کہ اے رسول اللہ! آپ مشرکوں پر بد دعا فرما دیں، تو آپ منگائیڈ فرماتے: "میں لعنت کرنے والا بنا کر نہیں بلکہ رحمت بنا کر بھیجا گیا ہوں"۔ [مسلم: ۲۵۹۹]





# دین رحمت کی دوسری جھلک

تمام لو گول کو شامل شفقت ومهربانی







ایک مسلمان شخص کی شفقت ونرمی ایسی شامل وکامل مهربانی مهربانی مسلمان شخص کی شفقت ونرمی ایسی شامل وکامل مهربانی موتی ہے جو اپنے دامن میں تمام مسلمانوں کو سمونے کی کشادگی رکھتی ہے، چاہے وہ نیک ہوں بد، بلکہ مسلمانوں سے جنگ نہ کرنے والے کفار ومشرکین بھی اس کے سایہ عاطفت کے تلے ہوتے ہیں، حقیقت میں دل مسلم لطف وشفقت کا مخزن ہوتا ہے، اور کینہ وبغض اور ظلم وستم سے صاف وشفاف ہوتا ہے۔

### شفقت عامہ سے متعلق احادیث

رسول اكرم صَلَّا النَّهِ مِنْ الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحَمَنُ، الرَّحَمُوا مَنْ فِي السَّمَاءِ». [أبوداود: ٤٩٤١، ارْحَمُوا مَنْ فِي السَّمَاءِ». [أبوداود: ٤٩٤١، ترمذي: ١٩٢٤] (صحيح). "رحم كرنے والول پر رحمن رحم فرماتا ہے، تم زمين والول پر رحم كرو تو آسان والا تم پر رحم كرك كا"۔

ایک حدیث میں آپ مَنَّا اللَّهُ مِایا: «ارْحَمُوا تُرْحَمُوا تُرْحَمُوا تُرْحَمُوا تُرْحَمُوا تُرْحَمُوا بُوا تُعَفِّرُوا يُغَفَرُ لَكُمْ». [مسند أحمد: ١٦٦/٢، برقم: ١٥٤١] (حسن). "مهربانی کروتم پر مهربانی کی جائے گی، معاف کروتم پیس معاف کیا جائے کا"۔

«لَنَ تُؤَمِنُوا حَتَّى تَرْحَمُوا» قَالُوا: كُلُّنَا رَحِيمٌ يَا رَسُولَ الله { قَالَ: «إِنَّهُ لَيْسَ بِرَحْمَةِ صَاحِبِكُمْ، وَلَكِنَّهَا رَحْمَةُ النَّاسِ، رَحْمَةُ الْعَامَّةِ». [فتح الباري: ٢٢٥/١٠، صحيح الترغيب: ٢٢٥٣] (صحيح). "تم برگز مومن نہيں ہو سكتے جب تك كه مهربانی نه كرو"، صحابہ نے فرمایا: الله كے رسول! ہم سب تو مهربانی كرنے والے ہیں، آپ صَلَّا اللَّهِ الله عَلَى رسول! ہم سب تو مهربانی كرنے والے ہیں، آپ صَلَّا اللَّهِ الله عَلَى رسول! ہم سب تو مهربانی كرنے والے ہیں، آپ صَلَّا اللَّهِ الله عَلَى مَا الله عَلَى ا

37

نے فرمایا: "مہربانی وشفقت کا یہ مطلب نہیں کہ آپ کا ساتھی اپنے کسی ایک ساتھی کے ساتھ مہربانی کا برتاؤ کرے بلکہ یہ شفقت تمام لوگوں کے ساتھ عام ہو"۔

جریر بن عبد الله و الله علی مروی ہے، فرماتے بیں کہ الله کے رسول صَلَّاللَّهُ مِّ نَے فرمایا: ﴿لاَ یَرْحَمُ الله مَنْ لاَ یَرْحَمُ النَّاسَ》. [بخاري: (سول صَلَّاللَّهُ مِنْ الله مَنْ لاَ یَرْحَمُ النَّاسَ». [بخاري: ۲۳۱۷، مسلم: ۲۳۱۹]. "الله اس پررحم نہیں فرما تا جو لوگوں پر رحم نہیں کرتا"۔

اس حدیث کی شرح میں ابن بطال فرماتے ہیں: تمام مخلوقات پر شفقت ومہربانی کو بروئے کار لانے پر اس حدیث میں آمادہ کرنا ہے، جس میں مؤمن وکافر اور چوپائے (جانور) اور نوکر وغلام سب داخل ہیں، نیز اسی میں کھانا کھلانے، دوڑنے، بوجھ میں تخفیف کرنے، مار پیٹ نہ کرنے کا عہد ویبان بھی شامل ہے۔ [فتح الباری: ۱۳/۵۵]

شیخ محمد بن عثیمین رحمالتی فرماتے ہیں: حدیث میں وارد لفظ "الناس" سے وہ لوگ مراد ہیں جو شفقت و مہربانی کے لائق ہیں جیسے مؤمنین، اہل ذمہ، یا انہیں کے درجے کے لوگ، لیکن جنگ وجدال کرنے والے کافر حقیقت میں وہ مہربانی کے لائق وحق دار نہیں۔[شرح ریاض الصالحین: ۵۲۵/۱]

اپنے نفس پر زیادتی کرنے والے گناہ گار اور اعراض کرنے والے کافر کو ایک اصلاح کرنے والا داعی شفقت ونرمی کی نگاہ سے دیکھتا ہے، اور جس اعراض واسراف کے وہ شکار ہیں اس سے انہیں بجانے کی

خاطر بڑی تیز کو ششیں کرتا ہے، جیسا کہ ابو ہریرہ رفائیہ سے مروی ہے،
انہوں نے رسول اللہ صَلَّا اللهِ عَلَیْمُ کو فرماتے ہوئے سنا: «إِنَّمَا مَثَلِي وَمَثَلُ النَّاس.... تَقَتَحِمُونَ فَيهَا». [بخاري: ٦٤٨٣، مسلم: ٢٢٨٣]. "ميری اور لوگوں کی مثال اس شخص جیسی ہے جس نے آگ روشن کی، پھر جب آگ اس کے چہار جانب خوب روشن ہو گئ تو آگ میں کودنے والے (اڑنے ورینگنے والے) کیڑے مکوڑے اس آگ میں کودنے لگے، اور وہ شخص انہیں آگ سے بار بار دور کرتا ہے، اور یہ کیڑے مکوڑے اس میں فوٹے ہیں، میں مکوڑے اسے مغلوب کر کے اس آگ میں چھلانگ لگاتے ہیں، میں مکوڑے اس میں ٹوٹے پڑ رہے ہیں داخل ہونے سے تھامتا ہوں، اور وہ (تم) ہیں کہ اس میں ٹوٹے پڑ رہے ہیں"۔

ابن حجر عسقلانی راللہ اس حدیث کی شرح کے ضمن میں فرماتے ہیں: اس حدیث سے واضح طور پر پتہ چلتا ہے کہ آپ سُلُالْیَا اِللہ اللہ اس حدیث سے واضح طور پر پتہ چلتا ہے کہ آپ سُلُالْیَا اِللہ کے اندر رحمت ومروت، اور شفقت ومہر بانی کس حد تک تھی، اور آپ میں امت کو جہنم سے نجات دلانے کی کتنی تڑپ تھی۔

979

﴿ فَلَا نَذَهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ﴾ [فاطر: ٨] "پس آپ كو ان پر غم كھا كھا كر اپنى جان ہلاكت ميں نہ ڈالنى پا ہيئے "۔

ایک اور جگہ اللہ جل شانہ نے فرمایا:

﴿ فَلَعَلَّكَ بَحْخِعٌ نَفْسَكَ عَلَى ءَاثَرِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُواْ بِهَنذَا الْكَهْف: ٦].

"پس اگریہ لوگ اس بات پر ایمان نہ لائیں تو کیا آپ ان کے بیچھے اسی رنج میں اپنی جان ہلاک کر ڈالیں گے؟"۔

انسان کے علم میں جول جول اضافہ ہوتا ہے، ویسے ویسے لوگول کے ساتھ شفقت ومہر بانی پروان چڑھتے ہیں، اسی بنا پر یحیی بن معاذ فرماتے ہیں: علماء امت محمد کے ساتھ ان کے بابوں اور ان کی ماؤں سے بھی زیادہ مشفق ومہر بان ہیں، اس لئے کہ یہ انہیں آخرت کی آگ اور اس کی ہولناکیوں سے بچاتے ہیں، جب کہ ان کے باپ انہیں دنیا کی آگ اور اس کی آفتوں سے ان کی حفاظت کرتے ہیں۔ [تحفة الطالبین: المم]





4.1

## دین رحمت کی تیسری حفلک

بالهمى معاشرتى رحمت وشفقت اورمهربانى





یہ عام سی بات ہے اور اس کی تحقیق اور اس کے بارے میں غور وفکر کی ضرورت ہے کہ عالم اسلامی میں ہمارے معاشرے کے آداب واخلاق، اور اقدار کی لڑیاں قابل لحاظ وخیال حد تک ٹوٹ پھوٹ رہی ہیں جو مختلف طبقات اور کھڑیوں کے در میان اجتماعی تعلقات و ترابط کی راہ استوار کرتی تھیں، اور ہوا یوں کہ معاشرے کے چند لوگ اس احساس کے شکار ہو گئے کہ وہ ایک خوفناک جنگل میں ہیں، جس میں وہ اپنے ذاتی فوائد اور خواہشات نفس کے چنگل میں ہیں، جس میں اہذا اپنے حیوانی جذبات اور دنیوی مقاصد کے جسول کی خاطر زیادہ طاقت وقدرت بن کر اس جنگل میں ہی باقی میں ان کے نظریہ کے مطابق بہتر ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ اپنی تمام تر مادیت اور سختی کے ساتھ موجودہ تہذیب وثقافت نے انسان کو محض ایک بے زبان آلہ بنا دیا جو چند لوگوں سے ہٹ کر اسی میں روال دوال ہے، چنانچہ بہت سے اجتماعی تعلقات کلڑے گلڑے ہو گئے، خود غرض وخود پبندی اور جور وجفا کے مظاہر خوب بڑھے، اور ناتوال ومسکین کے حقوق کی بے انتہا پامالی ہوئی۔۔۔۔۔

اس حقیقت کے باربار رونما ہونے کے پیش نظر مسلم معاشرے

کے ہر آوردہ لوگوں کے در میان باہمی شفقت و مروت کی دعوت ان اہم اور اولیت و بہتری کے قبیل سے ہے جس کی طرف توجہ مبذول کرکے اصلاح پیندوں کے لئے زیادہ مناسب ہے، اور معاشرتی وساجی شفقت و مروت کے مظاہر جس کا حکم دیا گیا ہے دو قسموں میں تقسیم کرنا ممکن ہے۔

## بہلی قسم: باہمی ساجی رحمت وشفقت اور مہربانی کی ترغیب:

"آپ دیکھیں گے کہ مومنین آپسیر حمت وشفقت اور مہر بانی، الفت و محبت، اور شفقت و نرمی میں ایک جسم کے مانند ہیں کہ جب اس کا ایک عضو تکلیف محسوس کرتا ہے تو اس کے جسم کے تمام اعضاء بے خوابی اور بخار کے شکار ہو جاتے ہیں "۔

رفق ونرمی اور معافی والفت کی طرف دعوت میں ہر کام اور ہر مسلمان فرد میں اس کی تحلیات کا مشاہدہ ہو تا ہے، نبی کریم صَلَّاتَیْمُ ہِمُ سے

45

مروى ايك صيث ميں ہے كه آپ نے فرمايا: «أَهَلُ الْجَنَّةِ ثَلاَثَةُ: أُ ذُو سُلْطَانِ مُنَسِطِ مُوَقَّقٍ، ورَجُلٌ رَحِيمٌ رَقِيقٌ الْقَلْبِ لِكُلِّ ذِي قُرْبَى وَمُسَلِم، وَعَفِيفٌ مُتَعَفِّفٌ ذُو عِيَالِ». [مسلم: ٢٨٦٥]

"جنتی تین طرح کے ہیں: ① خیرات کرنے والے توفیق شدہ حکمرال، ② تمام رشتہ داروں اور مسلمانوں کے لئے نرم دل شخص، ⑤ پاک دامن، پاکیزہ خلق کا حامل اور صاحب عیال ہو لیکن کسی کے سامنے اپنا ہاتھ نہ پھیلاتا ہو"۔

قرآن وحدیث میں معاشرے کے ہر طبقہ کے ما بین شفقت والفت کی گونا گول خوبیول سے آراستہ ہونے کی تعلیمات سے متعلق کشرت سے حکم ہوا ہے۔ اس کی چند جھلکیاں ملاحظہ ہو:

🛈 محبت وبھائی چار گی کی ترغیب:

الله تعالی نے فرمایا:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بِينَ أَخُويَكُمْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الحجرات: ١٠]

"سارے مومن بھائی بھائی ہیں، پس اپنے دو بھائیوں میں ملاپ کرا دیا کرو، اور اللہ سے ڈرتے رہو تاکہ تم پر رحم کیا جائے"۔
نیز اللہ سجانہ و تعالی نے فرمایا:

﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيآهُ ﴾ [التوبة: ٧١]

"مومن مرد وعورت ایک دوسرے کے دوست ہیں"۔

صحیحین میں انس بن مالک رضی ہے مروی ہے، فرماتے ہیں کہ رسول اکرم مَنَّالِیْمِ اِنْ فَر مایا: «لاَ یُؤْمِنُ أَحَدُکُمْ حَتَّی یُحِبَّ لأَخِیهِ مَا یُحبُّ لنَفْسه». [البخاري: ١٣، مسلم: ٧١]

"تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک کہ وہ اپنے بھائی کے لئے (بھلائی کے کاموں میں) وہی محبوب نہ سمجھے جو اپنے لئے محبوب سمجھتا ہے"۔

جامع العلوم والحكم ميں حافظ ابن رجب كا يه معروف قول موجود ہے: انس خالٹگر، کی حدیث سے یہ واضح ہو تا ہے کہ مومن کو خوشی ومسرت انہیں چیزوں سے حاصل ہوتی ہے جن چیزوں سے ان کے مومن بھائیوں کو ہوتی ہے، اور ایک مومن اپنے بھائی کے لئے وہی بھلائی پیند فرماتا ہے جو اپنی ذات کے لئے پیند کرتا ہے، اور یہ خوبیاں اسی وقت قدم بوس ہوتی ہیں جب خیانت، دھوکا، اور حسد جیسی مذموم صفت سے انسان کا دل مکمل طور پر سلامت و محفوظ ہو، کیوں کہ حسد کا تقاضا ہی یہی ہے کہ حاسد اینے یر فوقیت یا برابری والے کسی بھی شخص کو نا پسندیدگی کی نگاہوں سے سکھے، کیوں کہ اس کی چاہت تو یہ ہے کہ اپنی جملہ خوبیوں میں وہ لوگوں سے ممتاز اور منفر دہے، جب کہ تقاضائے ایمانی اس کے بر عکس ہے بایں طور کہ اللہ کی عطا کردہ تھلائیوں میں بغیر کسی کمی کے اس میں تمام مومنین کی بهر بور شر اكت هو- [جامع العلوم والحكم: ٢٤٢]

علامہ عبد الرحمن السعدی والله تعالی ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوهُ ﴾
کے اس قول کی تفسیر کے ضمن میں فرماتے ہیں: 'یہ ایک ایسا معاہدہ ہے جو کہ اللہ نے مومن بندول کے در میان کیا ہے، اس زمین پر آباد مشرق ومغرب دنیا کے کسی بھی خطے میں موجود کوئی بھی شخص جس کے اندر یہ پایا جائے وہ اس معاہدے کا پابند ہے، اللہ پر کامل ایمان، اور اس کے فرشتے، کتابیں، انبیاء ورسل اور آخرت پر ایمان لانا ہے، کیوں کہ وہ تمام اہل ایمان کا بھائی ہے، یہی بھائی چارگی ہی واجب کر رہی ہے کہ وہ اپنے بھائی کے لئے وہی بھلائی بیند کریں جو اپنی ذات کے لئے چاہتے ہیں۔

نیز اس آیت ﴿لَعَلَّكُورَ مُرَّحَمُونَ ﴾ کی تفسیر کے ضمن میں مزید فرماتے ہیں: "اس سے اس بات کی وضاحت ہوتی ہے کہ اللہ کی رحمت سے رکاوٹ و محرومی کی سب سے بڑی وجہ مومنین کے حقوق کی عدم ادائیگی اور اس کی یامالی ہے"۔ [تفسیر السعدی: ۱۳۳/س-۱۳۳/]۔

بلا شک وشبہ محبت کا استقرار ووجود مسلم ساج میں باہمی رحم وشفقت اور الفت ولگاؤ کی اساس ہے اور ہر نیک کام کو پروان چڑھانے کی بنیاد ہے، جب کہ نفرت وکراہت پر زیادتی وسختی کی اساس اور عدم تعلق وبغض کی بنیاد ہے۔

اسی وجہ سے اللہ تعالی نے اپنے نبی پر تمام مسلمان کو جوڑنے پر احسان جَلاتے ہوئے فرمایا: ﴿ وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُو بِهِمْ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَلَّفْتَ بَيْنَ قُلُو بِهِمْ وَلَاكِنَّ ٱللَّهَ أَلَّفَ

بَلِنَهُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٣] "ان كے دلول ميں باہمی الفت بھی اسی نے دالی ہے، زمین میں جو بچھ ہے اگر آپ سارا كا سارا بھی خرچ كر دالتے تو بھی ان كے دل آپس میں نہیں ملا سكتے، یہ تو اللہ ہی نے ان میں الفت دال دی ہے ۔

کورٹ وعدالتوں سے ہٹ کروڑوں، بازاروں، اور گلی کوچوں کی عام بھیڑ بھاڑ میں لوگوں کی حالات و کیفیات پر ادنی تامل سے، اور ان میں تناؤ و کڑھن، بیشتر لوگوں میں تننخ (سکڑنے) کی بیاری کے مشاہدے کے بعد یقینی طور پر یہ کہا جا سکتا ہے کہ اس ہنگامہ آرائی، شور وغل، اور دھم بیل صورت حال کو صرف محبت والفت کی صداقت ہی سے گل وگزار بنانا ممکن ہے، اور جہاں تک میرا خیال ہے کہ اللہ کی حالے محبت کی نشر واشاعت کے لئے تمام داعی و مصلح اس کو اولیت کا درجہ دیتے ہوئے آگے بڑھیں، اور اللہ کی خاطر اخوت و بھائی چارگی کی جڑوں کو مضبوط کرنے کے لئے اہم اور کامیاب رول ادا کریں، اور اس تعلق کے اثرات ہم فرمان الہی میں یوں یاتے ہیں:

﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُ و ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنَ هَاجَرَ إِلَيْهِمَ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ عَأُولَيَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩]

"اور (ان کے لئے) جنہوں نے اس گھر (مدینہ) میں اور ایمان میں اس سے پہلے جگہ بنا لی، اور اپنی طرف ہجرت کر کے آنے والوں سے محبت کرتے ہیں، اور مہاجرین کو جو کچھ دیا جائے اس سے وہ اپنے دلوں میں کوئی تنگی نہیں رکھتے، بلکہ خود اپنے اوپر انہیں ترجیح دیتے ہیں، گو خود کو ہی سخت حاجت ہو، (بات یہ ہے کہ) جو بھی اپنے نفس کے بخل سے بچایا گیا وہی کامیاب (اور بامراد) ہے"۔

حیات طیبہ کی یہ ایک ایسی انو کھی شکل ہے جس نے انسان کو معمولی نصیب سے بلندی کی چوٹیوں پر گامزن کیا، جابلی معاشرہ جس میں طاقتور غریب لوگوں کو کھا جا رہا تھا اس معاشرے کو محبتوں سے لبریز اور جذبۂ ایثار و قربانی سے سرشار کر دیا۔

### 2 حقوق کی ادائیگی کا حکم:

ایک ساج میں لوگ مشترک رشتوں میں مربوط ہوتے ہیں،
تاکہ یہ ساج اپنے اندر استقرار پیدا کرے، اور اس پر امن وطمانیت
کی بالا دستی اور الفت ومحبت کی حکمرانی ہو، چنانچہ اس رشتے کو ایسے
منہج واسلوب میں ڈھالنا وسنوارنا ضروری ہے جو ہر حقدار کے حق کی
ادائیگی کی مکمل ضانت دے، یہی وجہ بھی ہے کہ انسان کے اپنے اہل
وعیال، رشتے دار، ہمسایہ اور مسلمان بھائیوں سے تعلق منظم کرنے کے
سلسلے میں تواتر کے ساتھ شرعی نصوص وارد ہوئی ہیں۔

مسلمان کے حقوق کی ادائیگی باہمی شفقت ونرمی اور محبت کی مضبوطی کا سب سے بہتر راستہ ہے، اسی وجہ سے اس کی ادائیگی کے وجوب پر رسول اللہ سَلَّالَیْکِمْ کی وصیت آئی ہے، ابو ہر برہ رضاعتُهُ فرماتے

بْيِن كه رسول الله صَلَّاتُيْنَا مِنْ مَعْلَيْنَا مِنْ مَعْلَى اللهِ مَلَّا اللهِ مَلَى اللهِ مَلَى اللهِ مَلَى أَخِيهِ اللهِ مَلَى اللهِ مَلَى اللهِ مَلَى اللهِ مَلَى اللهِ مَلَى اللهِ مَلَى اللهِ اللهِ

"ایک مسلمان پر اپنے بھائی کے لئے پانچ چیزیں واجب ہیں: سلام کا جواب دینا، چھیکنے والے کا جواب دینا، دعوت قبول کرنا، بیار کی عیادت کرنا، جنازے میں شرکت کرنا"۔

ایک دوسری حدیث میں ابو ہریرہ رضافتہ سے بوں مروی ہے كه رسول الله مَلَّالِيَّةُ مَ في فرمايا: «حَقُّ الْمُسْلِم عَلَى الْمُسْلِم سَتُّ». قيلَ: وَمَا هُنَّ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: «إِذَا لَقَيتَهُ فَسَلِّمَ عَلَيْه، وَإِذَا دَعَاكَ فَأَجِبُهُ، وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْ لَهُ، وَإِذَا عَطَسَ فَحَمدَ اللهَ فَشَمِّتُهُ، وَإِذَا مَرضَ فَعُدُهُو وَإِذَا مَاتَ فَاتَّبِغَهُ». [مسلم: ٢١٦٢] "ایک مسلمان کا دوسرے مسلمان پر چھ حقوق ہیں"۔ آپ صَالَا اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ دریافت کیا گیا کہ اے اللہ کے رسول! وہ چھ کون کون ہیں؟ آپ صَالِمَا لِيَا أَمْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مُعْلَمُانِ سِي مِلا قات ہو تو اسے سلام کرے، جب وہ دعوت دے تو اس کی دعوت قبول کرے، اور نصیحت کرنے کی درخواست کرے تو اسے نصیحت کرے، جب اس کو چھینک آئے اور «الْحَمَدُ للَّه» کے تواس کے جواب میں «یَرْحَمُكَ اللهُ» کے، اور جب وہ بیار یر جائے تو اس کی بیار برسی کرے، اور اس کی موت پر اس کی جنازہ میں شرکت کریے"۔

#### (3) رعایا پر شفقت:

ایک حاکم کی یہ ذمہ داری ہے کہ رعایا پر (لوگوں میں) عدل وانصاف اور شفقت ورحمت کے ساتھ انتظام و تدبیر کرہے، ان سے ظلم وجفا اور مشقت ودشواری دور کرے، اس سے معاشرہ میں قرار حاصل ہو گا اور وہ امن و سکون کا گہوارہ بنے گا، خوشحالی قدم بوسی ہو گی، رحمت الهی کا نزول ہو گا، جیسا کہ عبد الرحمن بن شاسہ فرماتے ہیں: میں ام المومنین عائشہ صدیقہ رضی اللیم سے ایک چیز کے متعلق دریافت کرنے کی غرض سے حاضر خدمت ہوا، تو آپ رہائیہا نے یو چھا: آپ کون کد هر سے؟ تو میں نے جواب دیا: اہل مصر کا ایک شخص ہوں، تو عائشہ طالعیما نے فرمایا: تمہارے اس جنگ میں تمہارے ساتھی تمہارے حق میں کیسے ہیں؟ (اس سے ان کی مراد عمرو بن عاص ضافتہ تھے)۔ تو میں نے بتایا کہ ہم لوگوں نے انہیں کسی بھی چیز میں نا پیند نہ پایا، اگر ہم سے کسی کا اونٹ مر جاتا تو وہ اسے اونٹ عطا کرتے ہیں، اور نفقہ کے ضرورت مندول کو نفقہ سے نوازتے ہیں، یہ س کر عائشہ رہائی فرماتی ہیں: انہوں نے میرے بھائی محد بن ابو کبر ضافتہا کے بارے میں جو بھی کیا وہ مجھے اس بات سے نہیں روک سکتی کہ میں آپ کو وہ ضرور بتلا دوں جو میں نے رسول اللہ سَلَاقَائِمُ کو اپنے اس گھر میں فرماتے موت سا ب: «اللَّهُمَّ! مَنْ وَلَى مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا، فَشَقَّ عَلَيْهِم، فَاشَفُّقَ عَلَيْه، وَمَنْ وَليَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا، فَرَفَقَ بِهِمْ، فَارَفُقَ به». [مسلم: ١٨٢٨] "اك الله! جو تجى ميرى اس امت كا حاكم بن اور

وہ انہیں مشقت میں ڈالے تو تو اسے مشقت میں ڈال دے، اور جو حاکم میری امت کے معاملے میں نرمی کرے، اے اللہ! تو اس پر اپنی شفقت فرما"۔

اس موضوع سے متعلق میری معلومات میں جو سب سے خوبصورت بات میس آئی وہ یہ کہ عمر بن خطاب رضافیٰ قبیلہ بنی اسد کے ایک شخص کو عامل مقرر کیا، تو وہ شخص سلام کرنے کی خاطر عمر رضافیٰ کی خدمت میں حاضر ہوا، اور اس کے ہمراہ اس کے چند میٹے بھی تھے، عمر رضافیٰ نے ایک میٹے کو بوسہ دیا، تو اس اسدی شخص نے عمر رضافیٰ عمر رضافیٰ ایک میٹے کو بوسہ دیا، تو اس اسدی شخص نے عمر رضافیٰ سے فرمایا: اے امیر المومنین! آپ اسے بوسہ دیتے ہیں، اللہ کی قسم! میں نے تو کبھی بھی اپنے کسی بھی لڑکے کو بوسہ نہیں دیا، یہ س کر عمر رضافیٰ نے فرمایا: قسم اللہ کی! تو لوگوں میں کمتر شفقت والا ہے، اب تو میرا کبھی بھی عامل بننے کے قابل نہیں، اور آپ نے وہ تھم منسوخ کر میرا کبھی بھی عامل بننے کے قابل نہیں، اور آپ نے وہ تھم منسوخ کر دیا۔ [الزہد للہناد بن السری: ۱۹۱۲، رقم: ۱۳۳۲]

اس آدمی کے اپنے بچوں کے ساتھ سختی کو عمر فاروق رضائٹہ، نے رعایا کے ساتھ اس کی سخت مزاجی کی علامت شار کیا، یہی اس شخص کے عامل سے معزول ہونے کی اصل وجہ تھی۔

علامہ شیخ محمد بن عثیمین رماللئے ام المو منین عائشہ وٹائیجا کی حدیث میں رفق کے معنی کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: رفق (نرمی) کا معنی بعض لوگوں نے یہ سمجھا ہے کہ آپ لوگوں کی خواہشوں

اور چاہتوں کے مطابق آئیں، جب کہ معاملہ ایسا نہیں ہے بلکہ رفق کا معنی ہے اللہ اور اس کے رسول کے حکم کے مطابق آپ لوگوں کے ساتھ چلیں، اور آپ لوگوں کے ساتھ سب سے قریبی اور سب سے شفقت والی راہ پر گامزن رہیں، جس کسی چیز میں اللہ اور اس کے رسول مُنَّا اللَّهِ اور اس کے رسول مُنَّا اللَّهِ کا حکم نہیں ہے اس میں لوگوں پر سخی نہ کریں، اور اگر آپ نے لوگوں پر سخی کی تو آپ کا شار ان لوگوں میں ہوگا جن کا ذکر حدیث میں ہے کہ "اللہ ان کو مشقت میں ڈال دے" والعیاذ باللہ۔ اشرح ریاض الصالحین: ۱۹۲۱

فقراء کی اعانت اور ان کی حاجت بر آوری کی کوشش:

ایک نرم دل والا شخص فقراء ومساکین کے دکھ درد کو اچھی طرح محسوس کرتا،اور ان کے حزن وملال اور فاقہ کشی کو خوب سمجھتا ہے، اور انہیں ان سے ہٹانے کی جد وجہد کرتا ہے، ضرورت مندول اور مصیبتول میں گھرے لوگوں کی مدد کی خاطر اپنے مال کو بھی صرف کرتا ہے، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ عِ مِسْكِينًا وَيَسِّمًا وَأَسِيرًا ۞ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمُ لِ الْعِنْ لِكُورًا ﴾ [الإنسان: ٨-٩]

"اور الله تعالی کی محبت میں کھانا کھلاتے ہیں، مسکین یتیم اور قیدیوں کو،ہم تو تمہیں صرف الله کی رضامندی کے لئے کھلاتے ہیں، نہ تم سے بدلہ چاہتے ہیں نہ شکر گذاری "۔

معاشرے میں بیار و محبت کی بالا دستی اجتماعی را بطے و تعلقات اور بھائی چارگی کی جڑوں کو مضبوط وراسخ کرتی ہے، اور کالے و گورے، حاکم و محکوم اور مالدار و غریب کے در میان پائی جانے والی سختی وبد اخلاقی کے اسباب کو زائل کرتی ہے، اسی وجہ سے اس پر عظیم اجر و ثواب کا وعدہ ہے، جیسا کہ ابو ہریرہ رضائی نیڈ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صَلَّى اَلَیْدُ مُنْ اِللہ مُنَا اِللّٰہ مُنَا اِلْہ اِللّٰہ مُنَا اِللّٰہ اِللّٰہ مُنَا اِللّٰہ اِلٰہ ہُم یہ اِللّٰہ مُنَا اللّٰہ اِلٰہ اِللّٰہ مُنَا اِللّٰہ مُنَا اِللّٰہ مُنَا اِللّٰہ مُنَا اِللّٰہ اِلٰہ ہُم یہ مُنا اِللّٰہ مُنَا اِللّٰہ مُنَا اِللّٰہ اِلٰہ اِللّٰہ مُنَا اِللّٰہ مُنَا اِللّٰہ اِلٰہ ہُم یہ اِلٰہ ہُم یہ مُنا اِللّٰہ اِلٰہ اِلٰہ ہُم یہ اِلٰہ اِلٰہ ہُم یہ اِللّٰہ مُنا اِلٰہ ہُم یہ اِللّٰہ مُنا اِلٰہ ہُم یہ اِلٰہ اِلٰہ ہُم یہ اِلٰہ اِلٰہ ہُم یہ اِلٰہ اِلٰہ ہُم یہ اِلٰہ اِلٰہ اِلٰہ اِلٰہ ہُم یہ اِلٰہ اِلٰہ اِلٰہ اِللّٰہ ہُم یہ اِلٰہ اِلٰہ ہُم یہ اِلٰہ اِلٰہ اِلٰہ ہُم یہ اِلٰہ اِلْہُ اِلٰہ اِلْمُ اِلْمِ اللّٰہ اِلٰہ اِلٰہ اِلْمَا اِلْمِ اِلْمِ اللّٰہ اِلْمَالِ اِلْمَالْمِ اللّٰہ اِلٰہ اِلْمِ اللّٰمِ اللّٰمِ

«مَنَ نَفَّسَ عَنَ مُؤَمِن كُرَبَةً مِنَ كُرَبِ الدُّنْيَا، نَفَّسَ اللهُ عَلَيْهُ مِنَ كُرَبِ يَوْمِ الْقَيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسَرِ يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسَلِمًا سَتَرَهُ اللّهُ فِي عَوْنِ اللّهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا دَامَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ اللّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا دَامَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا دَامَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ الدُّنْيَا وَالآخِرةِ، وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا دَامَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ اللّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا دَامَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ اللّهُ اللهُ الل

حافظ ابن رجب رجلتگ فرماتے ہیں: «الْکُرْبَةُ» اس سخی کو کہتے ہیں جو صاحب ملال کو غم ود کھ سے دو چار کرتی ہے، اور تنفیس' کا مطلب اس سے اس د کھ کو ہلکا کرنا ہے، اور لفظ «نَفَّسَ» یہ تنفیس

55

النخاق (دم گھٹنے) سے ماخوذ ہے، گویا کہ دم گھٹنے سے اس کی گردن ڈھلی کر دی جائے یہاں تک کہ سانس لے سکے، اور "تفریج" یہ اس سے بھی عظیم ہے بایں طور کہ اس سے تکلیف وغم ہی زائل کر دیا جائے، دکھ درد ہٹ جائیں اور حزن وملال نابود ہوجائیں۔ لہذا دونوں صور توں میں شریعت نے جداگانہ بدلہ دینے کا وعدہ کیا۔ [جامع العلوم والحم: 191]

ابو ہریرہ و فلی عنه فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صَلَّاتَیْمُ نے فرمایا: «السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِينِ كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ، الشَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِينِ كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ، أو الْقَائِمِ اللَّهَارِ». [البخاري: ٥٣٥٣، مسلم: ٢٩٨٢]

"بيوه اور مسكين كي ضروريات كو پوري كرنے ميں جد وجهد كرنے ...

والا شخص الله كى راه ميں جہاد كرنے والے مجاہد كے مانند ہے، يا رات ميں قيام كرنے والے كے مانند ہے"۔ ميں قيام كرنے والے كے مانند ہے"۔

یں قیام کرتے والے اور دن میں روزے رکھنے والے کے مائند ہے۔
نبی اکرم مُنَّا اَلَّٰہُ کُمِ نے کسی بھی رعایا کے ساتھ قدم بقدم چلنے میں ادنی جھجک بھی محسوس نہ کیا اور نہ ہی آپ کی پیشانی پر کوئی شکن نظر آئی یہاں تک کہ ایسی کوئی خاتون ہی کیوں نہ ہو جس کی عقل میں کچھ کمی ہو، جیسا کہ انس بن مالک رضائینۂ سے مروی ہے کہ ایک ذہنی بیار خاتون آکر رسول اللہ مُنَّالِیٰۃ ہُم سے فرمایا: اے اللہ کے رسول! مجھے آپ خاتون آکر رسول اللہ مُنَّالِیٰۃ ہُم سے فرمایا: اے اللہ کے رسول! مجھے آپ سے کچھ ضرورت ہے، تو آپ نے فرمایا: "اے فلاں کی ماں! دیکھیں جس کوچے میں چاہیں وہاں پہنچ کر میں تمہاری ضرورت پوری کر دول (جو مسئلہ سمجھنا چاہتی ہو اسے سمجھا دول)، پھر آپ مُنَّالِیْنِمْ نے ان کے ساتھ مسئلہ سمجھنا چاہتی ہو اسے سمجھا دول)، پھر آپ مُنَّالِیْنِمْ نے ان کے ساتھ

وہاں سے ہٹ کر ایک کونچ کا رخ کیا اور ضرورت پوری ہونے تک انہیں کے ساتھ کھہرے رہے "۔[ملم:٢٣٢٦]

ابواب تربیت اور انسانی احساسات کی شانستگی میں سے یہ وسیع باب ہے: کمزوروں پر احسان کرنا، اور جو ان کی ناداری اور فقر وفاقہ دیکھے تو دل پھل جائے، اور شفقت جوش میں آ جائے، اور تکلیف دیئے اور احسان جتلائے بغیر انہیں نوازنے پر مجبور ہو جائے، ایسے رحم دلوں کی رحم دلی بھی تربیت کا ایک باب ہے۔

نبی کریم مَلَّالِیْا مِ اِشَارہ فرمایا کہ دل کے باحیات رہنے کا سبب غریب ومساکین کی غمگساری ہے، ایک شخص نے رسول اللہ مَلَّالِیْا مِ مَلَّالِیْا مِ الله مَلَّالِی الله مَلَّالِی الله مَلَّالِی الله مَلَّالِی الله مَلْالله مِلْ الله مَلْالله مِلْالله مِلْ الله الله مِلْ الله مِلْدِينَ، وَامْسَحَ رَأْسَ الْمَلْدِيمِ». [أحمد: الله مَلْدُن وَامْسَحَ رَأْسَ الْمَلْدِيمِ». [أحمد: ۲۱/۱۳، رقم الحدیث: ۷۵۷، (صحیح، الصحیحة للألبانی رقم ۵۵۱) "اگر چاہے تو آپ مسکینوں کو کھانا کھلائیں، وار یتیموں کے سر پر ہاتھ پھیریں"۔

سلف صالحین میں بعض کمزوروں اور غریبوں کی مدد نہ کر پانے کی وجہ سے اپنے اندر شدید ترین دکھ محسوس کرتے تھے، کیوں کہ وہ بڑے نرم دل والے اور ذمہ داری کو محسوس کرنے والے تھے۔ انہیں میں سے سید التابعین اویس قرنی رم اللہ ہیں، جب شام ہوتی تو گھر میں موجود کھانے پینے کی بچی ہوئی ساری چیزیں صدقہ کر دیتے، پھر

یہ دعا کرتے: "اے اللہ! جو بھوک سے مر جائے تو اس کی وجہ سے میر ا مواخذہ نہ فرمانا، اور جو نگا مر جائے تو اس کی وجہ سے باز پرس نہ کرنا"۔[صفۃ الصفوۃ: ۵۴/۳]

#### 🕏 غمز ده اور مصیبت زده کی مدد کرنا:

موجودہ دور میں مسلمانوں کی حالات پر گہری نظر رکھنے والا اس بات سے بخوبی واقف ہے کہ آج ان کی کتنی بستیاں مختلف قسم کی مشکلات اور غم انگیز معاملے سے دو چار ہیں، اور ان میں بیاری و محتاجی کس تیزی سے پھیل رہی ہے، تمام اہل اسلام کی یہ ذمہ داری ہے کہ پر عزم ہو کر اینے بھائیوں کی مدد ونفرت کے لئے جد وجہد کریں، اور انہیں مصیبتوں سے نکالنے کی کامیاب کوشش کریں، ان سے منہ موڑ کر انہیں نصرانی تنظیموں کے سپر دنہ کریں جو ان کے دین واخلاق کو نشانہ بناتی ہیں، جیسا کہ ابو موسی اشعری ظائمہ سے مروی حدیث میں ہے كه الله ك رسول مَثَالِثَيَّمُ نَ فرمايا: «عَلَى كُلِّ مُسْلِم صَدَقَةٌ»، قَالُوا: فَإِنَ لَمْ يَجِدَ ؟ قَالَ: «فَلْيَعْمَلْ بِيَدَيْه، فَيَنْفَعُ نَفْسَهُ وَيَتَصَدَّقُ»، قَالُوا: فإن لَمْ يَسْتَطعُ، أُولَمْ يَفْعَلُ؟ قَالَ: «فَلَيْعنَ ذَا الْحَاجَة الْمَلَهُوفَ» قَالُوا: فَإِنْ لَمْ يَفْعَلُ؟ قَالَ: «فَلْيَأْمُرْ بِالْخَيْرِ» أَوْ قَالَ: «بِالْمَغَرُوفِ»، قَالُوا: فَإِنْ لَمْ يَفَعَلَ؟ قَالَ: «فَلَيْمُسكُ؛ فَإِنَّهُ لَهُ صَدَقَةً». [البخاري: ٢٠٢٢، مسلم: ١٠٠٨] "هر مسلمان پر صدقه ب، صحابہ نے عرض کیا: اگر وہ مال نہ پائے؟ تو آپ صَالِقَیْمُ نے فرمایا: "اینے

دونوں ہاتھوں سے محنت ومشقت کرے، اس سے اپنی ذات کو فائدہ پہونچائے اور صدقہ کرے"، صحابہ نے عرض کیا: اگر اس کی استطاعت نہ پائے یا نہ کر سکے؟ آپ منگانی کی آپ منگانی کی این مندوں کی مدد کرے"، صحابہ نے عرض کیا: اگر یہ بھی نہ کر سکے؟ آپ منگانی کی ایک فرمایا: "لوگوں کو بھلائی کا حکم دے" یا فرمایا: "معروف کا حکم دے" عرض کیا گیا: اگر یہ بھی نہ کر پائے؟ تو آپ منگی نی فرمایا: "اپنے کو شرمی نہ کر پائے؟ تو آپ منگی نی فرمایا: "اپنے کو شرمی بھی نہ کر پائے صدقہ ہے"۔

ابو ذر غفاری رضی عنه سے روایت ہے کہ رسول اللہ صَلَّىٰ عَیْنِهِمُ نے فرمایا:

«عَلَى كُلِّ نَفْسِ فِي كُلِّ يَوْم طَلَعَتْ فِيهِ الشَّمْسُ صَدَقَةٌ مَنْهُ عَلَى نَفْسِهِ»، قُلَّتُ: يَا رَسُولَ الله! مِنَ أَيْنَ أَتَصَدَّقُ وَلَيْسَ لَنَا أَمُوالٌ؟ قَالَ: «لأَنْ مِنْ أَبُوابِ الصَّدَقَة التَّكْبِيرُ، وَسُبْحَانَ الله، وَالْحَمْدُ للَّه، وَلاَ إِلَهُ إِلاَّ اللهُ، وَأَسْتَغْفِرُ الله، وَتَأْمُرُ بِالْمَغْرُوف، وَالْحَمْدُ للَّه، وَلاَ إِلَهُ إِلاَّ الله، وَأَسْتَغْفِرُ الله، وَتَأْمُرُ بِالْمَغْرُوف، وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ، وَتَغْزِلُ الشَّوْكَةَ عَنْ طَرِيقِ النَّاسِ، وَالْعَظَم وَالْحَجَر، وَتَهْدِي الأَعْمَى، وَتُسْمِعُ الأَصَمَّ، وَالْأَبْكَمَ حَتَّى يَفْقَهُ، وَالْمَحْر، وَتَهْدِي اللَّهُ فَانِ الْمُسْتَغِيث، وَتُرْفَعُ بِشِدَّة ذِرَاعَيْكَ مَعَ بِشِدَّة وَلَى الشَّعْيِث، وَتَرْفَعُ بِشِدَّة ذِرَاعَيْكَ مَعَ الضَّعَيف، كُلُّ ذَلِكَ مِنْ أَبُوابِ الصَّدَقَة مِنْكَ عَلَى نَفْسِكَ...». الضَّعيف، كُلُّ ذَلِكَ مِنْ أَبُوابِ الصَّدَقَة مِنْكَ عَلَى نَفْسِكَ...». الضَّعيف، كُلُّ ذَلِكَ مِنْ أَبُوابِ الصَّدَقَة مِنْكَ عَلَى نَفْسِكَ...». الضَّعيف، كُلُّ ذَلِكَ مِنْ أَبُوابِ الصَّدَقَة مِنْكَ عَلَى نَفْسِكَ...». الضَّعيف، كُلُّ ذَلِكَ مِنْ أَبُوابِ الصَّدَقَة مِنْكَ عَلَى نَفْسِكَ...». الطَّعيف، كُلُّ ذَلِكَ مِنْ أَبُوابِ الصَّدَقَة مِنْكَ عَلَى نَفْسِكَ...».

"ہر دن جس میں سورج طلوع ہو تا ہے ہر نفس پر اس کے نفس کی طرف سے صدقہ ہے"، تو میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! ہم کہاں سے صدقہ کریں اور ہمارے پاس مال ہی نہیں؟ آپ مُنَّالَّیْاَیْمُ نُے فرمایا: "صدقہ کے ابواب میں سے تکبیر کہنا، سجان اللہ پڑھنا، الحمد للہ پڑھنا، لا اللہ الا اللہ پڑھنا، استغفر اللہ کہنا، اور لوگوں کو بھلائی کا حکم دینا اور برائی سے روکنا ہے، لوگوں کے راستے سے کانٹا، ہڈی اور پتھر ہٹانا ہے، اندھوں کو راہ دکھانا، بہرے اور گونگوں کو یہاں تک سنانا کہ وہ سمجھ لے، اپنے علم کے مطابق ایک راہ گیر کو اس کی مطلوب منزل تک رہنمائی کرنا، اور اپنے دونوں کی طاقت بھر غمزدہ وفریاد کرنے والوں کی مدد کی کوشش کرنا، اور نا تواں لوگوں کے ساتھ اپنے دونوں بازؤوں کو طاقت بھر اٹھائے رکھنا، یہ تمام کے تمام تمہاری جانب سے بازؤوں کو طاقت بھر اٹھائے رکھنا، یہ تمام کے تمام تمہاری جانب سے بازؤوں کو طاقت بھر اٹھائے رکھنا، یہ تمام کے تمام تمہاری جانب سے بازؤوں کو طاقت بھر اٹھائے رکھنا، یہ تمام سے ہے۔۔

رسول الله مَلَا الله على الله الله على الله الله الله الله الله الله معاشره ميں نوازشيں اور عطائيں بكھريں، ميں بھلائی عام ہو اور اہل معاشره ميں نوازشيں اور عطائيں بكھريں، يہى نہيں بلكه يه ايك ايسى تحريك ہے جو عموں ومصيبتوں سے مارے لوگوں كی مدد واعانت كی خاطر جانفشانی كو دعوت دیتی ہے، اب يه مقام بيچ رہنے اور ٹال مول كا مقام نہيں، بلكه عزائم كو فقال بنانے كی مقام بيچ رہنے اور ٹال مول كا مقام نہيں، بلكه عزائم كو فقال بنانے كی شوس دعوت ہے، آگے بڑھنے كے قرار لينے اور بھلائی كے كاموں ميں تنافس كرنے كا بہت اہم وقت ہے۔

امت پر شفقت ورحمت اوران کی نصرت ومدد پر ایسی بهت سی

مثالیں ہیں جو نبی رحمت کی رقت قلبی پر روش دلیل ہیں، انہیں میں سے وہ روایت بھی ہے جسے جریر بن عبد اللہ رضافی نے بیان فرمایا ہے، فرماتے ہیں کہ ہم سب ٹھیک دو پہر کے وقت رسول اللہ کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے، اس دوران قبیلہ مضر کے چند لوگ یا بورے لوگ نئے پاؤں، نئے بدن، پھٹے چو نے یا جبے، تلوار لٹکائے ہوئے آ بہونچ، نئوار لٹکائے ہوئے آ بہونچ، ان کی اس فقر وفاقہ اور کسم پرسی کو دیکھ کر رسول اللہ مَنَّا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا ﴿ وَلِسَآءُ وَاتَّقُواْ ٱللّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ وَبَيْمًا ﴾ [النساء: ١]

"اے لوگو! اپنے پرورد گار سے ڈرو، جس نے تمہیں ایک جان سے پیدا کیا، اور اس سے اس کی بیوی کوپیدا کر کے ان دونوں سے بہت سے مر د اور عور تیں پھیلا دیں، اس اللہ سے ڈرو جس کے نام پر ایک دوسرے سے مانگتے ہو، اور رشتے ناتے توڑنے سے بھی بچو، بیشک اللہ تعالی تم پر نگہبان ہے "۔

اور چر فرمایا:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ وَالْعَشْرِ: ١٨]

61

"اے ایمان والو! اللہ سے ڈرتے رہو، اور ہر شخص دیکھ بھال لے کہ کل قیامت کے واسطے اس نے اعمال کا کیا (ذخیرہ) بھیجا ہے، اور ہر وقت اللہ سے ڈرتے رہو، اللہ تمہارے ہر اعمال سے با خبر ہے "۔

تو چند لوگ اینے دینار ودرہم، کپڑے، اور گیہوں و کھجور کے صاع بھر صدقہ کئے، یہاں تک کہ آپ مَنْالْلِیْمُ نے فرمایا: "اگر چیہ تحجور کا گلرا ہی کیوں نہ ہو"۔راوی فرماتے ہیں: ایک انصاری شخص ایک بھری تھیلی کے ساتھ حاضر ہوئے، اس کے وزن سے ان کی ہتھیلیاں بے قابو ہو چکی تھیں، فرماتے ہیں: پھر کیے بعد دیگرے لوگ آتے گئے یہاں تک میں نے دیکھا کہ کپڑے اور غلے کے دو ڈھیر لگ گئے، پھر میں نے رسول اللہ صَالِقَائِمُ کے رخ مبارک کو دیکھا جو فرح وسرور سے ایسے کھلے تھے جیسے کہ ان پر سونے کی لڑیا پروئی گئی ہیں، پھر آپ صَلَّىٰ اللَّهُ عَلَّهُ مِنْ فِي رَوَانِ وَجُس نِي اسلام ميں سنت حسنه کو رواج ديا تو اس کا اجر اور اس کے بعد جو اس پر عمل پیرا ہو اس کا بھی اجر ہے، لیکن عمل کرنے والے کے اجر سے بغیر کچھ کم کئے ہوئے، اسی طرح جس اسلام میں سنت سیئه (بدعت وباطل وغیره) رواج دیا تو اس کا گناه وبوجھ اس پر ہے اور اس کے جو اس پر عمل پیرا ہوں ان کا بھی بوجھ ان کے بوجھ سے کم کئے بغیر بھی اس پر ہے"۔[ملم: ١٠١٤]

یہ باہمی رحمت وشفقت اور ایک دوسرے کا ضامن ہونا اصل میں اس دین کی عظمت کا راز ہے، اور جب آپ ان شاندار اساسوں

میں کو تاہی کے شکار ہوتے ہیں جن سے رفق ورحمت عام ہوتی ہے،
ایک مسلمان کے دل میں عطا ونوازش کی جڑیں مضبوط ہوتی ہیں، ایک مسلمان بھائی کے کسی خطے میں آباد ہونے کے با وجود اس کے شکیں ایک مسلمان کی ذمہ داری کے احساس کو بیدار کرتی ہیں تب اس کے بعد امت کا شیرازہ بھر تا ہے، اس میں کمزوری پنیتی ہے، اور پھر دشمنان امت بھی اسے کمزور سمجھنے لگتے ہیں، جیسا کہ اللہ کے رسول مُنَّا اللّٰہُ فَمِنُ اللّٰہُ وَاللّٰہُ فَمِنُ مِرْآةُ اللّٰہُ فَمِنِ، وَاللّٰہُ فَمِنُ أَخُو اللّٰہُ فَمِنِ، یکُفُّ عَلَیْهِ ضَدِیْعَ اَللہ کے رسول مُنَّا اللّٰہِ فَرَایا: «اللّٰہُ فَمِنُ مِرْآةُ اللّٰہُ فَمِنِ، وَاللّٰہُ فَمِنُ أَخُو اللّٰہُ فَمِنِ، یکُفُّ عَلَیْهِ ضَدِیْ اَللہ کے رسول مُنَّا اللہ کے اللہ کے رسول مُنَّا اللہ کے اللہ کے دسول مُنَّا اللہ کُو اللّٰہُ فَمِن اللّٰہُ کَا اللّٰہ کے، وہ اس کی جائیداد کی مومن کا جمائی ہے، وہ اس کی جائیداد کی گرانی کرتا اور اس کی غیر موجودگی میں اس کی حفاظت کرتا ہے"۔

#### @ عفو ودر گذر کی دعوت:

معافی و چیثم پوشی ان نفیس خوبیوں میں سے ہے جو دل کی طہارت و پاکیز گی کا پتہ دیتی ہے یہ بلند کر دار اور سخاوت نفس کو اجاگر کرتی ہے، یہی نہیں یہ اہل تقویٰ کی امتیازی اور روشن صفات پر بھی غماز ہے، جیسا کہ اللہ سجانہ و تعالٰی نے فرمایا:

﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالْضَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِّ وَاللَّهُ يُحِبُّ وَالْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِّ وَاللَّهُ يُحِبُّ وَالْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمَحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٢-١٣٤]

(2

"اور اپنے رب کی بخشش کی طرف اور اس جنت کی طرف دوڑو جس کا عرض آسانوں اور زمینوں کے برابر ہے، جو پر ہمیز گاروں کے لیے تیار کی گئی ہے ، جو لوگ آسانی میں اور سختی کے موقعہ پر بھی اللہ کے راستے میں خرچ کرتے ہیں، غصہ پینے والے اور لوگوں سے در گذر کرنے والے ہیں، اللہ تعالی ان نیک کاروں سے محبت کرتا ہے "۔

الله عزوجل نے فرمایا:

﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرُ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِي ٱلْفُرَيَى وَٱلْمَسَكِكِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُواً ۗ أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمْ ۗ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النور: ٢٢]

"تم میں سے جو بزرگی اور کشادگی والے ہیں انہیں اپنے قرابت داروں اور مسکینوں اور مہاجروں کو فی سبیل اللہ دینے سے قسم نہ کھا لینی چاہیے، بلکہ معاف کرلینا اور درگذر کرلینا چاہیے، کیا تم نہیں چاہیے کہ اللہ تعالی تمہارے قصور معاف فرمادے؟ اللہ تعالی قصوروں کو معاف فرمانے والا مہربان ہے"۔

ایک اور مقام پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِن نُبَدُواْ خَيْرًا أَوْ تُخَفُوهُ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوٓءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوَّاً فَوْ أَن اللهَ كَانَ عَفُوَّا النساء: ١٤٩]

"اگرتم کسی نیکی کو اعلانیہ کرو یا پوشیدہ، یا کسی برائی سے در گذر کرو، پس یقینا اللہ تعالی بوری معافی کرنے والا اور پوری قدرت والا ہے"۔ علامہ عبدالرحمن سعدی رالتیہ فرماتے ہیں: "آیت میں ﴿أَوَّ تَعَفُواْ عَن سُوّءٍ ﴾ کا مطلب ایسے شخص سے در گذر کرنا ہے جس نے آپ کے بدن ، مال، یا عزت آبرو میں رسوائی کی ہو، کیونکہ بدلہ عمل ہی کے جنس سے ہے، لہذا جو اللہ کے لیے معاف کریگا اللہ اسے معاف فرمائے گا، اور جو اللہ کے لیے بھلا کریگا تو اللہ بھی اس کا بھلا کرے گا"۔ (تفسیر السعدی: ۲۰۸۲)

عفو الی خوبی ہے جو بغض و کینہ کو پکھلا دیتی ہے، معاشرے میں قطع کلامی، اور باہمی تناؤ کے جملہ اسباب کو نیست ونابود کردیتی ہے، اس کے ذریعہ اللہ انسان کو شرف رفعت سے ہمکنار کرتا ہے اور اس کی قدر ومنزلت کو دو چند بنا دیتا ہے، جیسا کہ ابوہریرۃ رضائینہ سے مروی ایک حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صَلَّا اللهِ عَنْ فرمایا: «مَا نَقَصَتَ صَدَقَةٌ مِنْ مَالِ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفُو إِلاَّ عِزًا، وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ لِلَّهِ إِلاَّ عِنْ، وَلَى مَا نَقُ صَدَ مَا كَ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ مَالِ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفُو إِلاَّ عِزًا، وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ لِلَّهِ إِلاَّ عِنْ، وَلَى مَالِ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفُو إِلاَّ عِزًا، وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ لِلَّهِ إِلاَّ عَنْ مَالِ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفُو إِلاَّ عِزًا، وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ لِلَّهِ إِلاَّ عَنْ مَالِ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفُو إِلاَّ عَزَاء وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ لِلَّهِ إِلاَّ عَنْ مَالِ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفُو إِلاَّ عَزَاء وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ لِلَّهِ إِلاَّ عَنْ الله عَنْ مَالِ مِن كَى نَهِيں ہُوتَى، وَفَى الله عَنْ عَنْ مَالہ عَلَى عَنْ عَنْ مَالِ مِن كَى عَنْ عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَى مَالِ مِن كَى عَلَا مِن اضَافَه فرماتا ہے، الله كى خاطر خاكسارى اختیار كرنے سے الله بلندى درجات عطا كرتا ہے، الله كى خاطر خاكسارى اختیار كرنے سے الله بلندى درجات عطا كرتا ہے، الله كا

#### امت کی تاریخ میں عفوودر گذر کے مناظر:

امت کی تاریخ میں عفوودر گذر کے مناظر کی مثالیں شار سے کہیں زیادہ موجود ہیں، لیکن ان میں سے صرف تین مثالوں پر ہی اکتفا کررہے ہیں:

ابی بن کعب رضی ہے مروی ہے فرماتے ہیں: احد کے دن معرکہ میں چوسٹھ (۱۲) شخص انصار میں سے اور چھ (۲) مہاجرین میں سے قتل کیے گئے، تو رسول اللہ مَلُّالِیُّا اِنْ فرمایا: "اگر اس جیسا دن ہمیں مشرکوں کے تعلق ہاتھ آگیا تو ہم ان کے خلاف شدید اور زور دار قوت کا مظاہرہ کریں گے"، جب فتح کمہ کا دن آیا تو ایک گم نام شخص نے کہا: آج کے بعد قریش کا نام ونشان نہ ہوگا، اسنے میں رسول اللہ مَلَّالِیُّا کی طرف سے یہ اعلان ہوا: «أَمِنَ الأَسْمَوَدُ وَالأَبْيَضُ، إِلاَّ فَلْلَانًا وَفُلْلاَنًا وَفُلاَنًا وَفُلاَنًا وَفُلاَنًا ».

"کالے گورے سب کو امان دیا جارہاہے، سوائے فلال فلال شخص کے" اور آپ صَلَّالِیْئِمِ نے چند لو گوں کو نامز د فرمادیا، اتنے میں اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی:

﴿ وَإِنَّ عَاقِبُ تُمَّ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبِ تُم بِهِ ۗ وَلَيِن صَبَرْتُمُ لَهُوَ لَهُوَ خَالِبِن صَبَرْتُمُ لَهُوَ خَالِبِن صَبَرْتُمُ لَهُوَ خَالِبِن صَبَرْتُمُ لَهُوَ النحل: ١٢٦]

"اور اگر بدلہ لو بھی تو بالکل اتنا ہی جتنا صدمہ تمہیں پہنچایا گیا ہو، اور اگر بدلہ لو بھی تو بالکل اتنا ہی جتنا صدمہ تمہیں پہنچایا گیا ہو، اور اگر صبر کرلو تو بیشک صابروں کے لیے یہی بہتر ہے "۔تو رسول الله مَثَالَّا يُلِمُّا فَيْمُ مِنْ اللهُ مَثَالِثَا يُلِمُ مَنْ اللهُ مَثَالِثَا يُلِمُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ مَثَالِقَا اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُمْ نے بول اور ایک دوسری روایت میں ہے کہ الله تعالی کے نبی اکرم مَثَالِیْ مِنْ نے بوں اور ایک دوسری روایت میں ہے کہ الله تعالی کے نبی اکرم مَثَالِثَا اِنْ مِنْ اللهِ بول

03

# ۲- نبی مَنْ اللَّهُ کَا قُلْ کے ارادہ سے آنے والے شخص کو معاف فرمانا:

جابر بن عبداللہ رضی ہے مروی ہے وہ ایک دفعہ نجد کے علاقه میں ایک غزوہ میں رسول الله صَلَّاتِیْمِ کے ہمراہ تھے، جب آپ صَالِيْنَةُ عَزُوه سے واپس ہوئے تو آپ کے ساتھ وہ بھی واپس آئے، کانٹے دار گنجان در ختوں کی وادی میں (شدید گرم دو پہر کے وقت) قیلولہ کی ضرورت محسوس کی، وہیں آپ صَلَّقَلَیْکُمْ نے پڑاؤ ڈالا، اور لوگ سایہ حاصل کرنے کی خاطر ادھر ادھر کانٹے دار درختوں کے درمیان بکھر گئے، اور آپ صَالَاللَّهُ اللّٰہ عَلَيْ ايك كانٹے دار درخت كے نيچے اترے ،اور اسی درخت سے تلوار لٹکادی، (اور سوگئے) جابر رضی عنه فرماتے ہیں کہ ابھی ہمیں ذرا سی ہی نیند آئی تھی کہ اچانک اتنے میں رسول اللہ صَالَاتُنَا مِي كِيار كِي آواز سنائي دي، ہم آپ كي خدمت ميں حاضر ہوئے تو کیا دیکھتے ہیں کہ آپ کے سامنے ایک اعرابی (بدو) بیٹھا ہے، آپ صَمَّالِيْهِمِ نِي فَرِما يا:

«إِنَّ هَذَا اخْتَرَطَ سَيَفِي وَأَنَا نَائِمٌ، فَاسَتَيْقَظَتُ وَهُوَ فَي يَدِهِ صَلْتًا وَ فَقَالَ لِي: مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي؟ قُلْتُ: اللهُ، فَهَا هُوَ خِي يَدِهِ صَلْتًا و فَقَالَ لِي: مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي؟ قُلْتُ: اللهُ، فَهَا هُو جَالِسٌ ». [البخاري: ٤١٣٥، مسلم: ٨٤٣] "ميل سويا تھا اور اس نے ميرى

تلوار سونت کی، اتنے میں میں بیدار ہوگیا، اور ننگی تلواراس کے ہاتھ میں میں تعمیل میں تحق کون بچائے گا؟ ، میں تھی، اور اس نے مجھ سے کہا: تمہیں مجھ سے کون بچائے گا؟ ، میں نے اسے جواب دیا: "اللہ، تو یہ وہی شخص بیٹھا ہوا ہے"، پھر آپ میں نے اسے جواب دیا: "اللہ، تو یہ وہی شخص بیٹھا ہوا ہے"، پھر آپ میں نے اینے غصہ کا اظہار نہ کیا۔ (بخاری: ۱۳۵۸، مسلم: ۸۴۳۷)

ایک دوسری روایت میں یوں مروی ہے: (جب آپ نے اس کے جواب میں یہ کہا کہ ہمارا محافظ اللہ ہے تو اس کے ہاتھ سے تلوار چھوٹ کر گر پڑی، پھر وہ تلوار آپ سَلَّا لَیْکِرُ نے اپنے ہاتھ میں اٹھا کر فرمایا: (اب بتاؤ)

«مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي ؟». "مجھ سے تمہیں کون بچا سکتا ہے؟ آپ بہتر پکڑنے والے ہوئے (کرم فرمائے) آپ صَلَّا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ؟» [أحمد: ١٩٣/٢٣ رقم: ١٤٩٢٩، صححه الأرنؤوط] أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللّٰهُ؟» [أحمد: ١٩٣/٢٣ رقم: ١٤٩٢٩، صححه الأرنؤوط] "كیا تم اس بات کی شہادت دیتے ہو کہ اللّٰہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں" اس نے کہا: نہیں، لیکن میں آپ سے یہ عہد کرتا ہوں کہ میں آپ سے نہیں لڑوں گا، اورنہ آپ سے لڑائی کرنے والوں کا ساتھ دول گا، تو آپ صَلَّ اللَّٰهُ اللهِ کے بالله کے وہ اپنے گا، تو آپ صَلَّ اللهِ عَلَیْ اللهِ کی راہ جھوڑدی، جابر کا بیان ہے کہ وہ اپنے دوستوں کے پاس جاکر کہا: میں تمہارے پاس سب سے اجھے انسان کے روستوں کے باس جاکر کہا: میں تمہارے پاس سب سے اجھے انسان کے باس سے آرہاہوں۔

٣- ابو بكر صديق كام مسطح بن اثاثه ظافيها كو معاف كرنا:

جب حادثه افک (تهمت طرازی) رونما هوا، اور بعض گپ بازوں \*\*

67

نے خوب بڑھ چڑھ کر حصہ لیااور اللہ تعالی نے ام المومنین عائشہ صدیقہ وظائمیہا کی برات میں (سورہ نور کی دس) آیتیں نازل فرمادی، تو ابو بکر اللہ، (جو مسطح بن اثاثہ وظائمہا کی قرابت داری (خالہ زاد بھائی) اور ان کے فقر کے باعث ان پر خرج کرتے تھے) نے فرمایا: آج کے بعد سے جو کچھ بھی انہوں نے عائشہ کو کہا اس کی وجہ سے اللہ کی قسم میں ان پر کچھ بھی اور کبھی بھی خرج نہ کرول گا، تو اللہ نے قرآن کریم کی یہ بیت نازل فرمائی:

﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ الْفَضْلِ مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِي الْقُرْبَى وَالْسَعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَسَكِينَ وَاللَّهُ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُواْ اللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُواْ أَلَا يَعْبُونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النور: ٢٢]

"تم میں سے جو بزرگی اور کشادگی والے ہیں انہیں اپنے قرابت داروں اور مسکینوں اور مہاجروں کو فی سبیل اللہ دینے سے قسم نہ کھالینی چاہیے، بلکہ معاف کرلینا اور درگذر کرلینا چاہئے، کیا تم نہیں چاہئے کہ اللہ تعالی تمہارے قصور معاف فرمادے؟ اللہ قصوروں کو معاف فرمانے والا مہربان ہے "۔

ابو بکر صدیق خالید، نے فرمایا: ہال کیوں نہیں۔ اللہ کی قسم مجھے یہی محبوب ہے کہ اللہ میرے قصور معاف فرمادے، پھر آپ نے مسطح کی ملی سرپرستی واپس شروع کردی، اور یہ بھی فرمایا: اللہ کی قسم! اب میں کبھی بھی ان پر خرچ کرنے سے باز نہیں رہول گا۔ (ابخاری: ۲۵۵۰ مخترا)

حقیقی عبودیت تو یہی ہے کہ اس میں ادنی ہی کچاہٹ اور تردد بھی ؓ نہ ہو، اور سچی قبولیت بھی یہی ہے جس پر دل کی چاہتیں اثر انداز نہ ہوں۔

معاشرے میں لغزشوں اور قصور سے معافی و در گذر کی روح کی اشاعت شفقت و مہر بانی کی نشرواشاعت کے اہم ترین اسبب میں سے ہے، نیز جفائیں نیست و نابود ہوتی ہیں، اور نیکی، الفت و محبت، حسین تعلقات کی ہر رنگ میں اس کے شمر ات ضوفشاں ہوتے ہیں۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ اُدُفَعَ بِاللَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ كَالَّذُ وَلِيُّ حَمِيمٌ اللَّهِ عَمْدُ اللَّهِ عَمْدُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْدُ اللَّهُ عَمْدُ اللَّهُ عَمْدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْدُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

"برائی کو بھلائی سے دفع کرو، پھر وہی جس کے اور تمہارے در میان دشمنی ہے ایسا ہوجائے گا جیسے دلی دوست،اور یہ بات انہی کو نصیب ہوتی جو صبر کریں، اور اسے سوائے بڑے نصیبے والوں کے کوئی نہیں پاسکتا ہے"۔

اس آیت پر تعلیقاً شیخ عبدالرحمن السعدی و اللیم فرماتے ہیں: یہ عفو ودر گذر اور دشمن کے ساتھ حسن سلوک اسے جگری دوست میں تبدیل کر سکتا ہے تو آپ کا کیا خیال ہے ان مضبوط حق والے دوست، رشتہ دار اور ہم جولیوں کا جن کے ساتھ حسن سلوک کا عمل ہو، اور

جب کہ ان کے پاس دلی لگاؤ بھی ہو جو اور بھی زیادہ مضبوط و مستحکم ہے (الریاض الناصرة: ۲۳۱-۴۳۲)

بشری نفس تربیت اور اخلاقی تہذیب کی ضرورت مند ہے، لہذا انسان کا اپنے حق سے دست بردار ہونا آسان کام نہیں ہے، اپنے حق میں قصوروار کو یا ظلم کرنے والے کو معاف کرنا بھی معمولی بات نہیں، لیکن اللہ کی طاعت سے معمور بڑے بڑے دل اس بات کا خوب ادراک رکھتے ہیں کہ وہ عفوودر گذر کے ذریعہ اپنے معاملے میں زیادہ قادر اور ایخ حقوق کے بڑے محافظ اور بڑے شرح صدر والے ہیں۔

یہ عجیب سی بات ہے کہ چند نادان کی نظر میں در گذر کرنے سے قدرو منزلت گھٹ جاتی ہے، اور حق مرتا ہے، یہ بات بالکل غلط ہے اس میں ادنی سچائی بھی نہیں ہے بلکہ معافی در گذر عزت ورفعت، علامت بلندی نفس، اور صفائے قلب کا نام ہے، ان خوبیوں سے متصف ہونا ان پر واجب ہے ان میں اولی علاء و دعاۃ ہیں جن کے باہمی تعلقات انہیں اصولوں پر قائم ہوں کیوں کہ وہ معاشرے میں اسوۃ و نمونہ کا کردار ادا کرتے ہیں، لہذا جب ان میں باہمی شفقت ومروت اور معافی کرور پڑجائے تو ان کے سوا اوروں میں اس کا کمزور پڑنا بدرجہ اولی ہوگا۔

#### مسلمانوں کی پردہ داری:

بھائی چارگی کا مطلب اور شفقت ومہرانی کی علامت ونشانی خطا کار کی لغزشوں پر پردہ بوشی کرنا ہے جیسا کہ نبی اکرم صَلَّاتَیْتُم کا فرمان ہے: «لاَ يَسَنَّرُ عَبَدٌ عَبَدًا فِي الدُّنْيَا إلاَّ سَتَرَهُ اللهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ».

[مسلم: ٢٥٩٠]. "كُونَى بهى بنده جب دنيا مَين كسى بهى بندے كى عيب

يوشى كرتا ہے، تو اس كے بدلے الله قيامت كے دن اس كى عيب يوشى

فرمائے گا"۔

ایک دوسری حدیث میں اللہ کے رسول صَلَّالَیْمِ نے یوں فرمایا:

«مَنْ سَتَرَ مُسَلِمًا سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ». [مسلم: «مَنْ سَتَرَ مُسَلِمًا سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ». [مسلم: ٢٦٩٩] "جو شخص کسی مسلمان کی پرده داری فرماتا ہے"۔ دونوں میں اس کی پرده داری فرماتا ہے"۔

اور اسی کے ضمن میں گناہوں کا در گزر کرنا بھی آتا ہے جیسا کہ ابوہریرہ رضافیہ سے مروی ہے رسول سُلُقَائِم نے فرمایا: «مَنْ أَقَالَ مُسلِمًا أَقَالَهُ مُسلِمًا وَقَالَهُ اللهُ». [أبو داود: ٣٤٦٠، ابن ماجه: ٢١٩٩، (صحیح)] "جو کوئی ایپ مسلمان بھائی سے فروخت کا معاملہ فسخ کرلے (بکا ہوا سامان واپس لے کا معاملہ تعالی اس کے گناہ (بروز قیامت) مٹادے گا"۔

بلاشک وشبہ یہ مسلمانوں کے لئے سلامت صدر اور طہارت قلب کے قبیل سے ہے، یہی نہیں آپ ابو بکر رضائیہ کے اس اخلاق نبیلہ اور بلند بالا اوب پر غور کریں جس وقت انہوں نے فرمایا: «لَوْ لَمْ أَجِدْ لِلسَّارِقِ وَالزَّانِي وَشَارِبِ الْخَمْرِ إِلاَّ ثَوْبِي لأَخْبَبْتُ أَنْ أَسَتُرَهُ». للسَّارِقِ وَالزَّانِي وَشَارِبِ الْخَمْرِ إِلاَّ ثَوْبِي لأَخْبَبْتُ أَنْ أَسَتُرَهُ». [عبد الرزاق: ۲۲۷/۱۰ رقم ۱۸۹۳] "اگر میرے پاس اس کپڑے کے علاوہ کوئی اور کپڑا ہوتا تو مجھ یہ زیادہ پہندیدہ ہوتا کہ چوری کرنے علاوہ کوئی اور کپڑا ہوتا تو مجھ یہ زیادہ پہندیدہ ہوتا کہ چوری کرنے

والے، اور شراب پینے والے، زنا کرنے والے لوگوں کو میں اس سے چھیادیتا" (مصنف عبدالرزاق: ۲۲۷۱ رقم: ۱۸۹۳)۔

اخلاق و ادب کی یہ تجلیات اگر اہل معاصی کے حق میں رونما ہورہی ہیں تو بدرجہ اولی علاء و دعاۃ کی لغزشیں اور غلطیاں اس سے مشتی نہیں، اس کے متعلق رسول صَلَّاتِیْمِ فرماتے ہیں: «أَقِیلُوا ذَوِي الْهَیْئَات عَدَّرَاتِهِمَّ اللَّ الْحُدُودَ». [أبو داود: ٤٣٧٥، (صحیح)] "صاحب حیثیت اور مُحرم وباو قار لُوگوں کی لغزشوں کوسوائے حدود کے معاف کردیا کرو"۔

لوگوں کے ٹوہ میں پڑنے کا کام، اور ان کی لغزشوں اور کمیوں کی تلاش و جستجو نہایت گرے ہوئے صاحب اخلاق ہی کی کارستانیاں ہوتی ہیں یا یہ کام بڑے ملامت والے، تھوڑی مروت والے اور کمزور دین والے شخص کا ہی ہوسکتا ہے،اللہ تعالی نے بڑی صراحت ووضاحت کے ساتھ اس کی ممانعت فرمائی ہے: ﴿وَلَا جَسَسَسُواْ ﴾ [الحجرات: ١٢] "تم لوگ کسی کی ٹوہ میں مت پڑو"،رسول اللہ صَلَّاتِیْاً مِنْ اسے فساد وتباہی قرار دیا ہے، جیسا کہ معاویہ نے فرمایا کہ میں نے رسول صَلَّاتِیْاً مِکُولُ فَرَماتے ہوئے ساہے:

«إنَّكَ إِنِ اتَّبَغَتَ عَوْرَاتِ النَّاسِ أَفْسَدُتَهُمْ أَوْ كِدْتَ أَنَّ أَنْ الْفَسَدَهُمْ أَوْ كِدْتَ أَنَ تُفْسَدَهُمْ مَّ إِنِ النَّاسِ أَفْسَدُهُمْ أَوْ كِدْتَ أَنَ تُفْسِدَهُمْ مَ الْوَلِ تُفْسِدَهُمْ الْوَلِ كَلْ يَعْشِده بالول كَلْ يَعْجِهِ يَرُوكِ، يَا قَرِيب ہے كہ ال كَلَ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله كَلْ الله عَلَى الله كَلْ اللهُ كُلْ الله كَلْ اللهُ كُلْ الله كَلْ الله كَلْ الله كَلْ اللهُ كُلْ اللهُ كُلْ الله كَلْ اللهُ كَلْ اللهُ كُلْ الله كَلْ اللهُ كُلْ الله كَلْ الله الله كَلْ الله الله كَلْ ال

ر سول اکرم صَلَّاتُیْمِ نے اس فعل کی شدید نکیر فرمائی، اور اس کے ار تکاب کرنے والے کی فضیحت اور پردہ دری کا وعدہ فرمایا۔

"اے ان لوگوں کی جماعت جو اپنی زبان سے ایمان لائے، اور ان کے دل میں ایمان داخل نہ ہوا! مسلمانوں کو ایذا مت پہونچاؤ، اور ان کے فعل کی برائیوں کو بیان مت کرو، ان کی پوشیدہ رازوں کی ستج و تلاش میں مت پڑو، کیونکہ جو اپنے بھائی کی پوشیدہ رازوں کی ستج میں لگ جاتا ہے تو اللہ بھی اس کی پوشیدہ رازوں کی ستج کرنے لگتا ہے، اور اللہ جس کے پوشیدہ رازوں کی جسجو کرتا ہے اسے رسوا کر دیتا ہے، عام و اینے گھر کے اندر ہی کیوں نہ چھیا بیٹھا ہو"۔

نبی کریم صَلَّا اللَّیْمِ نَے اس حدیث میں مسلمانوں کی عزت وناموس کی پر دہ دری کرنے والوں کو متنبہ وچو کنا کیا ہے، اور انسان کی کرامتوں کی صیانت اور ان کی قدر ومنزلت اور شہرت کے اصولوں وجڑوں کو مضبوط کیا ہے، اور حقیقت میں یہی معاشرے میں باہمی الفت ومحبت اور شفقت ومہربانی کے عظیم اسباب ہے۔

مجالس اور بعض اجتماعی پروگراموں میں لوگوں کی واقعیت پر غور وفکر اور بعض موجودہ ذرائع ابلاغ پر نظر کرنے سے یہ پتہ چلتا ہے کہ کچھ لوگوں کی اپنے بھائی کی عزت وآبرو کے خلاف گفتگو کرنا غذا کی حیثیت رکھتی ہے، وہ ان کی لغزشوں کے پھیلانے اور عام کرنے میں اور ان کی غلطیوں کی شکار میں ذرا بھی پر ہیز نہیں کرتے۔ اس بات کا اندیشہ لاحق ہوگیا کہ کہیں یہ اہل ایمان میں فخش پھیلانے کے قبیل سے اندیشہ لاحق ہوگیا کہ کہیں یہ اہل ایمان میں فخش پھیلانے کے قبیل سے نہ ہو جن کے بارے میں اللہ تعالی نے یہ وعید فرمائی ہے۔

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَكُمْ عَذَابُ الْمِيْ فِي ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ ﴾ [النور: ١٩] أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنِيَا وَٱلْآخِرَةِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَٱنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النور: ١٩] "جو لوگ مسلمانول میں بے حیائی پھیلانے کے آرزومند رہتے ہیں، ان کے لیے دنیا وآخرت میں درد ناک عذاب ہیں، اللہ سب کچھ جانتا ہے، اور تم کچھ بھی نہیں جانت "۔

## ۸- تنگ وست پر تحقیف کرنا:

تنگ دست اور رپریشان حال پر تخفیف کرنے سے معاشرے میں الفت و محبت عام ہوتی ہے اور یہ عاہمی شفقت و مهربانی کا اہم باب ہے جس کے متعلق رسول الله صَلَّاتِیْا فرماتے ہیں: «مَنْ سَدَّهُ أَنْ يُنجِّيهُ اللهُ مِنْ كُربِ يَوْمِ الْقِيامَةِ، فَلْيُنفِّسَ عَنْ مُعْسِرِ أَوْ يَضَعُ عُنْهُ». [مسلم: ١٥٦٣] "جو اس سے خوش ہو کہ قیامت کے دل کے غم سے اللہ اسے بچالے تو چاہیے کہ کسی تنگ مال شخص کو مہلت دے دے۔ یا تنگ دست کے قرض کو ختم کردے۔"۔

75

ایک حدیث میں اللہ کے نبی مَلَّالِیَّمِ نے فرمایا: «مَنْ أَنْظَرَ مُ مُعْسِرًا، أَوْ وَضَعَ عَنْه، أَظَلَّهُ اللهُ فِي ظِلِّه». [مسلم: ٣٠٠٦] "جس نے کسی تنگ دست قرضدار کو مہلت دی یا قرض معاف کردیا، تو اللہ تعالی اسے اپنے سایے میں جگہ فرمائے گا"۔

 اس کے لیے ہے جو بھی وہ بیند کرے۔" یعنی کچھ ہٹایا بھی جاسکتا ہے۔ اور نرمی کی جاسکتی ہے"۔(بخاری: ۲۷۰۵، مسلم: ۱۵۵۷)

امام نووی نے اس باب میں چند ایک حدیث ذکر کرنے کے بعد فرمایا: ان احادیث میں تنگ دست کو مہلت دینے، کہ پورا قرض یا زیادہ و کم قرض میں سے کچھ ختم کر دینے کی فضیلت ہے، تقاضا کرنے، اور ادائیگی کا مطالبہ کرنے میں چاہے وہ خوش حال سے ہو یا تنگ حال سے دونوں صور توں میں مسامحت کی بڑی فضیلت ہے، اس میں قرض میں سے کچھ چھوڑ دینے کی بھی فضیلت بتائی گئی ہے، ساتھ ساتھ اس سے یہ بھی پتہ چلا کہ تھوڑے بھلائی کے کام بھی حقارت کی نظر سے نہ دیکھا جائے کیونکہ یہ ممکن ہے یہ سعادت مندی اور رحمت کا ذریعہ نہ دیکھا جائے کیونکہ یہ ممکن ہے یہ سعادت مندی اور رحمت کا ذریعہ ثابت ہو)۔(شرح النودی: ۲۲۲۱)۔

قرض کی ادائیگی میں لوگوں پر سختی تنازعہ کے عوامل کو بھڑکاتی ہے، اور بالخصوص یہ جب ایک تنگ دست کے ساتھ ہو، اور اسی وجہ سے نبی کریم صَلَّالَیْکِمٌ این دعاؤل میں اس انداز میں اللہ کی پناہ چاہتے سے نبی کریم صَلَّالَیْکِمٌ این دعاؤل میں اس انداز میں اللہ کی پناہ چاہتے سے "۔ ضلع الدین وغلبۃ الرجال: (ہخاری: ۱۳۹۳)

ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں کہ «ضلع الدین" سے یہاں مراد قرض کا بوجھ اور اس کی شدت ہے، اور یہ جب کہ قرض دار ادائیگی نہ کریاتا ہو اور بالخصوص مطالبہ کے وقت: (فتح الباری: ١٦٣١١)۔

ساتھ ہی ساتھ یہ بھی واضح رہے کہ قرض کی ادائیگی میں دلچیبی

77

نه لینا، اور ٹال مٹول کرنا قابل مذمت ہے، جس سے شارع حکیم نے سختی سے منع فرمایا ہے۔ ابوہریرہ رضاعتہ سے مروی حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول صَلَّاتِیْم نے فرمایا: «مَطَلُ الْغَنِیِّ ظُلْمٌ». [البخاري: ۲۲۸۷، مسلم: ۱۵۶۶] "مالدار کا ٹال مٹول کرنا ظلم ہے"، اس لیے ہر حق والے کا حق رحمت وشفقت اور احسان کے ساتھ ادا کرنا واجب ہے۔

#### ٩- پروسی کے ساتھ حسن سلوک:

الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَاعْبُدُواْ اللّهَ وَلاَ تُشَرِكُواْ بِهِ عَشَيْكًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى الْقُرْبَى وَالْمَسَكِحِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَى وَالْجَارِ فِى الْقُرْبَى وَالْجَارِ فِى الْقُرْبَى وَالْجَارِ فِى الْقُرْبَى وَالْجَارِ وَمَا مَلَكَتُ الْلَهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ام المؤمنين عائشه و فل الله عن الله عنه ال

[البخاري: ٦٠١٤، مسلم: ٢٦٢٤] "جبر كيل عليه السلام همسايه كے بارے ميں مجھے وصيت كرتے رہے يہال تك كه ميں نے گمان كيا كه وہ اسے وارث بنا ديں گے"۔

عبرالله بن عمروظ الله صَلَّا الله صَلَّم الله صَلَّم الله صَلَّم الله صَلَّم الله صَلَّم الله صلم الله على شرط مسلم]

"الله کے نزدیک دوستوں میں بہتر دوست وہ ہے جو اپنے دوست کے لیے بہتر پڑوسی وہ ہے جو اپنے دوست کے لیے بہتر پڑوسی وہ ہے جو اپنے پڑوسی کے حق میں بہتر ہو"۔

الله کے نبی اکرم صَلَّالَیْکُوْمِ نیک ہمسایہ کو خوش بخشی کے اسباب میں شار کیا ہے جیسا کہ نافع بن عبدالحارث رضی عنه فرماتے ہیں کہ رسول الله صَلَّالَیْکُومِ نے فرمایا: «مِنْ سَعَادَةِ الْمَرْءِ: الْجَارُ الصَّالِحُ، وَالْمَسْكُنُ الْوَاسِعُ».[أحمد: ٨٦/٢٤، رقم: ١٥٣٧٢، وصححه الأرنؤوط] "آدمی کی تعض سعادت مندی یہ ہے: نیک پڑوسی، خوش گوارسواری ، کشادہ گھر"۔

حافظ ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں: پڑوسی کا نام مسلم وکافر، عابد وفاسق، دوست دشمن، پردیسی وصاحب وطن، نفع بخش اور نقصان دہ، اپنے وپرائے، گھر سے قریب یا دور سب کو شامل ہے، پڑوسی کے چند مراتب ہیں جو بعض بعض سے اعلیٰ ہیں، ان میں اعلیٰ مراتب وہ ہیں

جن میں پہلے کی تمام خوبیاں پائی جائیں، پھر اس کے بعد درجہ یہ ہے جس میں اکثر خوبیاں پائی جائیں، ایسے ایک ایک کا اندازہ لگائے۔اور اس کے بر خلاف اس طرح جن میں دوسری صفات اکٹھا ہوجائیں، تو ہر حق والے کو اس کے حسب حال اس کا حق دیا جائے گا۔ (فتح الباری:۱۰/۱۳۴۰)

ہمسایوں میں باہمی رفق ومہربانی معاشرے میں اسقر ار، گھلنے ملنے، چین وسکون کے عام ہونے میں بہت اہم رول ادا کرتی ہے، پڑوسی کے ساتھ اچھا برتاؤ کرنے کے چند اہم پہلویہ ہیں:

### أ- پروس كى برائى كرنے سے بچنا:

پڑوسی کے ساتھ برا سلوک کرنے کے متعلق نہایت شدید تخذیر آئی ہے، اور ابوشر کے خالٹد، سے مروی ہے، کہتے ہیں کہ رسول صَّالِطْیَا مِّ نے فرمایا:

«والله لاَ يُؤَمِنُ، وَالله لاَ يُؤَمِنُ، وَالله لاَ يُؤَمِنُ» قيلَ: وَمَنَ الله لاَ يُؤَمِنُ» قيلَ: وَمَنَ يَا رَسُولَ الله ؟ قَالَ: «الَّذِي لاَ يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ». [البخاري: ١٦٠٦] "الله كي قسم وه مومن نهيں "صحابہ في قسم وه مومن نهيں "صحابہ في يوچها: كون يا رسول الله؟ آپ نے فرمایا: "جس كا ہمسایہ اس كي شرارتوں سے محفوظ نهيں"۔

ابوہر برہ رضی عند بیان فرماتے ہیں کہ رسول الله صَالِقَيْدُم نے فرمایا:

«مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلاَ يُؤْذِ جَارَهُ». [البخاري:

آمرت پر ایمان رکھتا ہو تو وہ اپنے پڑوسی کو ایمان رکھتا ہو تو وہ اپنے پڑوسی کو ایذا نہ پہونیائے۔ کو ایذا نہ پہونیائے۔

ابن حجر عسقلانی اس صدیث کی توضیح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:
اس حدیث کا خلاصہ یہ ہے کہ حامل ایمان مخلوقات الہی پر شفقت
ومہربانی کی خوبیوں سے متصف ہے، بھلائی کی گفتگو، شر سے روکنا، ان
کے لیے فائدہ مند کام کرنااور جو چیزیں ان کے لیے ضر ررسال ہوں
اسے ترک کرنا حقیقی شفقت ومہربانی ہے "۔ (فتح الباری: ۲۸/۱۰)

لیکن اس کے لیے کیا معیار ومیزان ہے جس سے کہ ایک براسلوک کرنے والے ہمسایہ کو پچپانا جائے؟ معیاری وہی شعور وآگی ہے جو ایک ہمسایہ اپنے ہمسایہ کے متعلق اپنے سینہ میں محسوس کرتا ہے، عبداللہ بن مسعود رضائیہ سے مروی ہے فرماتے ہیں کہ اللہ کے رسول مَنْ اللّٰہ بن مسعود رضائیہ سے مروی ہے فرماتے ہیں کہ اللہ کے رسول مَنْ اللّٰہ سے ایک شخص نے فرمایا: یہ مجھے کیسے معلوم ہو کہ میں نے پڑوسی کے ساتھ حسن سلوک کیا ہے یا برا برتاؤ کیا ہے؟ تو آپ میں نے پڑوسی کے ساتھ حسن سلوک کیا ہے یا برا برتاؤ کیا ہے؟ تو آپ مَنْ اللّٰہ نَا فَاللّٰهُ اللّٰہ فَاللّٰہُ اللّٰہ فَاللّٰہ فَاللّٰہ

"جب آپ اپنے ہمسایہ سے کہتے ہوئے سنیں: آپ نے یقینا اچھا بر تاؤ کیا، تو (جان لو) یقینا آپ نے حسن سلوک کیا ہے، اور اگر آپ اسے یہ کہتے ہوئے سنیں: آپ نے بڑا براسلوک کیا، تو (جان لو) کہ یقینا آپ نے براسلوک کیا"۔

#### (ب) ہمسایہ کے آبرو کی حفاظت:

مِنْ عَشَٰرَةِ أَبْيَاتٍ أَيْسَرُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ يَسَرِقَ مِنْ جَارِهِ». [أحمد: ٢٧٧/٣٩ رقم: ٢٣٨٥٤، وقال الأرنؤوط: إسناده جيد]

"زنا کے بارے میں تم کیا کہتے"، صحابہ نے عرض کیا: اللہ اور اس کے رسول نے اسے حرام قرار دیا، اور وہ تو قیامت کے دن تک حرام ہے، تو رسول منگالیا آئے فرمایا: "کوئی شخص دس عور توں سے زنا کرے یہ اس پر اس سے زیادہ آسان کہ وہ اپنے پڑوسی کی بیوی سے زنا کرے "۔ مقداد فرماتے ہیں: رسول منگالیا آئے نے پھر فرمایا: "چوری کے بارے میں تم لوگ کیا کہتے"؟ صحابہ نے عرض کیا: اسے بھی اللہ اور بارے میں تم لوگ کیا کہتے"؟ صحابہ نے عرض کیا: اسے بھی اللہ اور منگالیا آئے نے فرمایا: "کوئی شخص دس گھروں میں چوری کرے اس پر اپنے منگالیا آئے نے فرمایا: "کوئی شخص دس گھروں میں چوری کرے اس پر اپنے پڑوسی کے گھر چوری کرنے سے زیادہ آسان ہے" (مند احمد ۲۷۵۳، رتم الحدیث: ۳۲۸۵۳، انادہ جید)

## (ج) پڑوسی کی خبر گیری:

ہمسایہ کی خبر گیری اور اس پر اطمینان یہ پڑوسی کے حالات سے باخبری اور حرص کا تقاضا ہے، جیسا کہ رسو ل اللہ صَلَّالَیْکِمِ نے فرمایا:

«مَا آمَنَ بِي مَنَ بَاتَ شَبَعَانَ، وَجَارُهُ جَائِعٌ بِجَنَبِهِ وَهُو يَعْلَمُ به». [الطبراني في الكبيرو (صحيح)] "وه شخص مجھ پر ايمان نه لايا جو شكم سير ہو كر سوئے حالانكہ اس كى دانست ميں يہ بات ہے كہ اس كے پاس ميں اس كا پروسى بھوكاہے"۔ (الطبرانی فی الكبير، صححہ الالبانی الصحيحہ: ١٣٩) ایسا اخلاق دور حاضر میں نادر یا ناپید کی صورت اختیار کرگیا ہے، مادی زندگی نے لوگوں کو بعض لوگوں سے غافل کردیا، اور دور کردیا ہے، ذاتی کاموں میں ہی انہیں کافی مشغول بنا دیا ہے، بات یہاں تک پہونچ چکی ہے کہ آدمی اپنے بیشتر پڑوسیوں کو نہیں پہچانتا، چہ جائیکہ اسے ان کے احوال کا علم ہو اور ان کی ضروریات وحاجات کی جستجو!۔

## (د) ہدیہ کی نوازش سے ہمسایہ سے برابر تعلق رکھنا:

ابوہریرہ رضائیہ سے مروی حدیث میں یوں ہے کہ اللہ کے رسول می اللہ کے رسول میں این ہے کہ اللہ کے رسول میں این فرمایا: «یَا نِسَاءَ الْمُسْلِمَاتِ! لاَ تَحْقِرَنَّ جَارَةٌ جَارَتُهَا وَلَوْ فِرْسَنَ شَاةٍ».[البخاري: ٢٥٦٦، مسلم: ١٠٣٠]

"اے مسلمان عور تو! تم اپنی ہمسائی کے لیے کوئی چیز معمولی نہ سمجھو، چاہے کری کا کھر ہی کیوں نہ ہو"۔

حافظ ابن حجر فرماتے ہیں! اس میں متعلق محذوف ہے اس کی اصل عبادت یوں ہے: "ہدیة محداة"، اور اس سے معمولی چیز ہدیہ دینے اور اس قبول کرنے میں مبالغہ کی طرف اشارہ کیا گیا ہے، کیونکہ بڑی تعداد میں ہدیہ ہمہ دم میسر نہیں ہوتا، اور اگر تھوڑا تھوڑا ہی برابر عنایت ہوتا رہے تو وہ زیادہ کی شکل اختیار کرلیتا ہے، اور اس میں تکلف برطرف اور محبت مستحب ہے۔ (فتح الباری: ۱۹۸۵)۔

## بھلائی کے کامول میں ہمسایہ کا تعاون:

عمر خطاب رضائیہ سے مروی ہے فرماتے ہیں کہ میں اور عوالی مدینہ میں سکونت پذیر بن امیہ بن زید کے ہمارے ایک انصاری پڑوسی باری باری رسول صَّلَّا اللّٰیہ میں خدمت میں حاضر ہوتے، ایک دن وہ اور ایک دن میں رسول صَّلَّا اللّٰیہ میں اور عمیں حاضر ہوتے ، جب میں ایک دن میں رسول صَّلَّا اللّٰیہ میں خدمت میں حاضر ہوتے ، جب میں آپ صَلَّا اللّٰیہ کے پاس آتا تو اس دن کی وحی اور غیر وحی کی خبر لے کراپنے پڑوسی کے پاس آتا، اور جب وہ آپ صَلَّا اللّٰہ کِٹِر کے باس آتا، اور جب وہ آپ صَلَّا اللّٰہ کِٹِر کے اس میں طرح کرتے .. (بخاری: ۸۹)۔

کھلائی کے ابواب میں ہمسابوں کا ایک دوسرے کا تعاون کرنا نہایت وسیع باب ہے، اس میں ایک دوسرے کی مناصحت اور باہمی تذکرہ ہے، اور اسی کے سایہ میں این بھائیوں کی گلہداشت اور خیر گیری میں کندھے سے کندھا جوڑنا ہے، اور سب سے اہم بات یہ ہے کہ اس میں پڑھا لکھا نمائندہ طبقہ پڑوسیوں کی توجیہ ور ہنمائی اور معاشرے کی قیادت میں مثبت کردار نبھائیں۔

# •۱-تمام معاملات میں نرمی و سہولت:

خرید وفروخت اور قرض کا مطالبہ عموماً لوگوں کے در میان نقطہ اختلاف ہے، اسی بنا پر نبی کریم صَلَّاتُیْرِ اَخلاق سنوارنے والی اور کینہ وعدوات مٹانے والی نرمی برتنے کی تلقین فرمائی، آپ صَلَّاتُیْرِ مِن فرمایا: «رَحِمَ اللهُ رَجُلاً سَمْحًا إِذَا بَاعَ، وَإِذَا اشْتَرَى، وَإِذَا اَفْتَضَى». البخاري: ٢٠٧٦] "نيچنے کے وقت، خریدنے کے وقت اور قرض وصولی کے وقت نرمی وسہولت برتنے والے شخص پر اللہ ابنی مہربانی کرے "۔

رسول اکرم مَلَّا اللَّهُ مِنَّا اللَّهُ عَلَیْ مَدِیث میں یوں فرمایا: «دَخَلَ رَجُلَّ الْجَنَّةَ بِسَمَاحَتِهِ قَاضِیًا وَمُقْتَضِیًا». [أحمد: ٥٥٠/١، رقم: ٢٩٦٣، وحسن إسناده المحقق] "ایک شخص این قرض کی ادائیگی اور وصولی میں نرمی کے سبب جنت میں داخل ہوا"۔

ٹھیک اسی کے مقابلے میں لڑائی وجھگڑے ان مذموم صفات کے پیش خیمے ہیں جو کینہ وبغض کو ہوا دیتے اور غیروں کو اختلاف وعدوات پر اکساتے اور مضطرب کرتے ہیں۔

ام المومنين عائشه و الله فرماتى بين كه نبى كريم مَثَّالِقَيْمُ ن فرمايا:

«إِنَّ أَبَغَضَ الرِّجَالِ إِلَى اللهِ الأَلَدُّ الْخَصِمُ». [البخاري: ٢٤٥٧، مسلم: ٢٦٦٨] "زياده لُرُ ن جَمَّرُ ن والا شخص الله ك نزديك لوگول ميں سب سے زياده (مبغوض) قابل نفرت ہے"۔

#### اا- لوگول کے راستے سے تکلیف دہ چیز ہٹانا:

رسول الله صَلَّاتَيْنَمُّمْ نَ فَرمايا: «بَيْنَمَا رَجُلُّ يَمْشِي بِطَرِيقٍ وَجَدَ غُصَنَ شَوْكَ عَلَى الطَّرِيقِ فَأَخَّرَهُ، فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ فَغُفَرَ لَهُ». غُصَنَ شَوْك عَلَى الطَّرِيقِ فَأَخَّرَهُ، فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ فَغُفَرَ لَهُ». [البخاري: ٢٥٢] "ايك شخص راسة ميں چاتا ہے، اور راسة پر بڑی کانٹے کی ڈالی پاکر اسے راستے سے ہٹا دیتا ہے، اللہ اس کے اس فعل کانٹے کی ڈالی پاکر اسے معاف فرما دیتا ہے، اللہ اس کے اس فعل سے راضی ہو کر اسے معاف فرما دیتا ہے "۔

بظاہر یہ بہت معمولی ساعمل ہے، لیکن جب نیت صالح ہو، اور دل مسلمانوں کے لیے بغض وحسد سے پاک وسلیم ہو، انہیں ایذا رسانی کا نہیں بلکہ ان کے ساتھ شفقت ومہربانی کا ارادہ ہو، یہی چیز جنت میں داخلے کو واجب بنا دیتی ہے، اور جب یہ کانٹے دار شاخ راستے سے ہٹانے سے حاصل ہو تو بھلا اس کا کیا کہنا جو اس سے بڑی نقصان دہ چیز راستے سے دور کرے؟۔

اس میں شک نہیں کہ معاشرے کی سمت آدمی کی ذمہ داری کے احساس ہی اسے بھلائی کرنے پر حریص و مجبور بنا دیتے ہیں بلکہ اپنے بھائیوں کو ہر قسم کی برائیوں سے بچانے کا جوش اور انہیں تمام طرح کی نا پسندید چیزوں سے حفاظت کے جذبہ صادق سے سر شار کردیتے ہیں۔

١٢- مز دور وخادم پر شفقت اور ان کے ساتھ اچھا برتاؤ:

خادم، مز دور پر نرمی و مہربانی اور ان کے ساتھ حسن سلوک محاسن آداب کی ایک جھلک ہے اور یہ کمزوری کمزوروں کی خاطر رفت قلب اور 87

تواضع وانکساری کی واضح ثبوت ہے۔ اسی بنا پر نبی مکرم مَنگانگیرُم نے ان سے حسن معاملہ، ان کی کرامت کی تعظیم اور ان کے حقوق کی رعایت و نگرانی کی وصیت فرمائی، ابوذر رضائیہ، فرماتے ہیں کہ مجھ سے رسول الله مَنگانگیرُم نے فرمایا: «إِخْوَانُکُم خَوَلُکُمْ جَعَلَهُمَ اللهُ تَحْتَ أَیْدیکُم، فَمَن کَانَ أَخُوهُ فرمایا: «إِخْوَانُکُم خَوَلُکُمْ جَعَلَهُمَ اللهُ تَحْتَ أَیْدیکُم، فَمَن کَانَ أَخُوهُ تَحْتَ یَده فَلَیُطُعمَهُ مَمَّا یَأْکُل، وَلَیْلَبسَهُ مَمَّا یَلَبسُ، وَلاَ تُکَلِّهُوهُمْ مَا یَغلَبُهُمْ، فَإِنْ کَلَّفُوهُمْ فَأَعِینُوهُمْ». [البخاری: ۳۰، مسلم: ۱۹۲۱] مَن یَغلبُهُمْ، فَإِنْ کَلَّفُتُمُوهُمْ فَأَعِینُوهُمْ». [البخاری: ۳۰، مسلم: ۱۹۲۱] بنایا ہے، تو جس کا بھائی اس کے زیر دست ہو تو وہ اسے وہی کھلائے جو نود کھائے، اور وہی بہنائے جو خود پہنے، اور انہیں اس چیز کا مکلف مت بنائے جو ان پر غالب ہوجائے، اور اگر انھیں مکلف بنائیں تو اس میں بنائے جو ان پر غالب ہوجائے، اور اگر انھیں مکلف بنائیں تو اس میں بنائے جو ان کی مدد کریں "۔ (بخاری: ۳۰، مسلم: ۱۲۲۱)

رسول الله عنَّالِيَّا إِيان كرتى موئى فرماتى عائشه وللتُولِيَّا بيان كرتى موئى فرماتى بين: «مَا ضَرَبَ رَسُولُ الله عَلَيِّ خَادِمًا لَهُ قَطُّ، وَلاَ المُرَأَةً لَهُ قَطُّ، وَلاَ ضَرَبَ بِيَدِهِ إِلاَّ أَنَ يُجَاهِدَ فِي سَبِيلِ الله». المُرَأَةً لَهُ قَطُّ، وَلاَ ضَرَبَ بِيَدِهِ إِلاَّ أَنَ يُجَاهِدَ فِي سَبِيلِ الله». وصححه الأرنؤوط] "رسول الله عَلَّالِيَّا مِن الله عَلَّالِيَّا مَن الله عَلَّالِيَّا عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله الله عَلَى الله ع

خادموں کی کرامت کی عظمت پر حرص نبی (صَّالَالْيَامِّ) کی یہ جھلک بھی قابل دید ہے کہ آپ نے انہیں مارنے کی اجازت نہ

دی گرچہ آن سے غلطیاں سرزرد ہوجائیں، بلکہ آپ سَلَّا اللّٰہِ اَنہیں معاف کرنے اور ان کے ساتھ اچھا برتاؤ کرنے کی ترغیب فرمائی، عبدالللہ بن عمر وضح ہو ساتھ اچھا برتاؤ کرنے کی ترغیب فرمائی، عبدالللہ بن عمر وضح ہوکر عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میرا ایک فدمت میں حاضر ہوکر عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میرا ایک خادم میرے ساتھ بڑا برا معاملہ کرتا ہے، اور ظلم بھی کرتا ہے، تو کیا میں اسے مارسکتا ہوں؟، تو آپ سَلَّا اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ کُلُّ یَوْمِ میں اسے مارسکتا ہوں؟، تو آپ سَلَّا اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ کَلُّ یَوْمِ میں اسے مارسکتا ہوں؟، تو آپ سَلَّا اللهُ اللهُ فرمایا: «تَعَفُو عَنْهُ کُلُّ یَوْمِ میں اسے مرسز بار معاف کریں"۔

کچھ لوگ مر دورل کے حقوق کی ادائیگی میں کوتا ہی برتے ہیں، اور حقوق دینے میں ٹال مٹول سے کام لیتے ہیں، اور ان کی ضرور تول اور کمزوریوں کے پیش نظر ان کا استحصال کرتے ہیں اور کم ہوشیاری یا دور بینی کی کی سے ان کے پورے با بعض حقوق چٹ کر جاتے ہیں، بلا تردد یہ ایک تھلم کھلا ظلم ہے، اسی وجہ سے نبی کریم مُلُولِیُوم نے حقوق کی ادائیگی میں جلدی کرنے کا حکم فرمایا: «اَعظُوا الاَجِیرَ اَجْرَهُ قَبْلَ کَی ادائیگی میں جلدی کرنے کا حکم فرمایا: «اَعظُوا الاَجیرَ اَجْرَهُ قَبْلَ اَنْ یَجِفٌ عِرْقُهُ». [ابن ماجه: ۲٤٤٣، (صحیح)] "مز دور کی اجرت اس کا پیینہ سوکھنے سے قبل ادا کردیں"۔

وہ کتنے برے لوگ ہیں جو مز دوروں کے میزان گھٹا دیتے ہیں، ان کے حقوق نگل جانے میں ذرا بھی خوف محسوس نہیں کرتے، اگر وہ نبی کریم صَلَّالَیْمِیِّم کی وعید پر تامل کرلیں تو ان کے دل لرز اٹھیں گے، اور اپنے رب کے حکم پر سر تسلیم خم کردیں گے، رسول اللہ صَلَّالَّیْمُ نِ فَرَمَایا: «لَتُوَدُّنَّ الْحُقُوقَ إِلَى أَهْلِهَا يَوْمَ الْقِيَامَة، حَتَّى يُقَادَ لِلشَّة الْجَلْحَاءِ مِنَ الشَّاةِ الْقَرْنَاءِ». [مسلم: ٢٥٨٢] "قیامت کے دن تم لوگ اہل حَق، حق ضرور دوگے، حتی کہ سینگ والی بکری سے بلا سینگ والی بکری کا قصاص لیا جائے گا"۔

یہ غور طلب بات ہے کہ جب بے عقل چوپایوں کے لیے قیامت کے دن انصاف کیا جائے گا تو بھلا اس آدمی کا کیا ہو گا جو ظلم کے انجام کا یقینی علم رکھتا ہے۔

# دوسری قشم:

ظلم اور عدم تعلق کے اسباب کی ممانعت:

اجتماعی و معاشرتی نرمی و مهربانی اور میل ملاپ کے جڑوں کی مضبوطی و پختگی اور اسلامی ساج میں شفقت کے اصول و ضوابط پراگندہ کرنے والے اور اس پر منفی اثر ڈالنے والے عناصر سے انکی حفاظت نہایت ضروری ہے، لہذا ظلم کے تمام اسباب سے ساج کو قلعہ بند کرنے کی ضرورت ہے، اور باہم قطع رحمی کو تمام بھڑکانے والی چیزوں سے اس کی ایسی حفاظت کی جائے جو اپنی مثال آپ ہو۔ اسے بروئے کار لانے کے لیے بکثرت قرآنی آیتیں اور احادیث مبار کہ آئی ہیں جن کے اس کی قلعہ بندی اور اسکی حفاظت پر قابو پانا ممکن ہے، اور اس کی چند صورتیں ہیں۔

#### ا-ظلم سے بچنا:

ظلم دل کی سختی اور اس کے نرمی وشفقت سے خالی ہونے کی علامتوں میں ایک علامت ہے، اور یہ معاشرے وساج کے بگاڑ اور تباہی کی اساس وبنیاد ہے، جبکہ رحمت وشفقت تمام بھلائی کی اساس اور ہر ایک نیک کام کا مرکز آغاز ہے، حقیقت یہ ہے کہ ظلم تمام برائیوں کا کنوال اور تمام گناہوں کا گڑھا ہے، یہی وجہ ہے کہ نصوص شریعہ میں بڑے واضح اشارے اور بلیغ عبارتوں میں ظلم سے بچنے کی بات کہی گئی ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:

## ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلُمًا ﴾ [طه: ١١١]

"یقینا وہ برباد ہوا جس نے ظلم لادلیا"۔

ظلم کے بارے میں اگر کچھ نہ بیان کیاگیا ہوتا ، تو صرف اتنا ہی کافی تھا کہ اللہ عزوجل نے اسے اپنے تفس پر حرام قرار دیا ہے ، اور لوگوں کے درمیان بھی اسے حرام کیا ہے، جیسا کہ ابوذر رظائین سے مروی ہے ، فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صَالَّیْ اللّٰہِ عَلَی نَفْسِی وَجَعَلْتُهُ وَتَعَالَى: یَا عِبَادِی اِنِّی حَرَّمْتُ الظَّلْمَ عَلَی نَفْسِی وَجَعَلْتُهُ مُحَرَّمًا بَیْنَکُمْ ؛ فَلَا تَظَالَمُوا ». [مسلم: ۲۵۷۷] "اللہ تبارک وتعالی نے فرمایا: اے میرے بندو! میں نے ظلم کو اپنے اوپر حرام کرلیا ہے ، اور اسے تمہارے درمیان بھی حرام قرار کیا ہے ، الہذا تم ایک دوسرے پر ظلم نہ کرو"۔

ایک دوسری حدیث میں ہے عبداللہ عمر فائی اُن فرماتے ہیں کہ نبی کریم صَلَّاللَّیْ اُن فرمایا: «الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِم، لاَ یَظَلِمُهُ وَلاَ یُسْلِمُهُ». [البخاری: ۲٤٤۲، مسلم: ۲۵۸۰] "مسلمان مسلمان کا بھائی ہے، نہ اس پر ظلم کرتاہے اور نہ ہی اسے ہلاکت میں ڈالتا ہے"۔

جابرین عبداللہ رضی ہے کہ رسول اللہ مَلَّالِیْا ہے مروی ہے کہ رسول اللہ مَلَّالِیْا ہِمُ نے فرمایا:

«اتَّقُوا الظُّلَمَ؛ فَإِنَّ الظُّلَمَ ظُلُمَاتُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». [مسلم: الظُّلَم عَلَم الظَّلَم عَلَم اللهُ عَلَم عَلَمُ عَلَم عَلَ

کریں؟ آپ صَالَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الله علم كرنے سے روكو، يهى اس كى مدد كرنا ہے "۔

ایک حدیث میں آپ صَلَّاتُنَّمِ نَ فَرایا: «مَنْ نَصَرَ أَخَاهُ بِظَهْرِ الْغَیْبِ، وَاللهِ فِي الدُّنْیَا وَالآخِرَةِ». [البیهقی: ١٦٨/٨، بِظَهْرِ الْغَیْبِ، نَصَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْیَا وَالآخِرَةِ». [البیهقی: ١٦٨/٨، (حسن)]" جَسَ نے بیٹھ بیجھے اینے بھائی کی مدد کی، الله دنیا وآخرت میں اس کی مدد فرماتا ہے"۔

اہل علم و فضل کے لیے یہی لائق اور زیبا ہے کہ وہ اپنے کو ایسے بنائیں جیسا کہ فضیل بن عیاض رح اللہ نے فرمایا: مجھے اللہ کے سامنے یہ شرم آتی ہے کہ میں شکم شیر ہو جاؤں یہاں تک کہ میں عدل کو زمین میں پھیلا ہوا اور قائم شدہ حق کو نہ دیکھ لوں۔ (حلیۃ الأولیاء: ۱۰۸۸)

## ۲- کمزوروں کے حقوق گھٹانے سے بچنا:

الله عزوجل نے مشرکین کی مذمت بیان فرامائی ہے کیونکہ وہ یہ یہ مسکینوں کے حقوق میں کمی وکوتاہی کرتے تھے، اور اپنے ناتواں لوگوں پر نرمی وشفقت سے پیش نہیں آتے تھے، اللہ سجانہ وتعالیٰ نے فرمایا:

﴿ أَرَءَ يَتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ اللَّهِ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

''کیا تو نے (اسے بھی) دیکھا جو (روز) جزا کو حجٹلا تا ہے۔ یہی وہ ہے جو یتنیم کو دھکے دیتا ہے ۔ اور مسکین کو کھلانے کی ترغیب نہیں دیتا''۔ 93

اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی محمد مَثَلَّا اللهٔ الله اللہ علی ساتھ تعامل میں اخلاق حسنہ اختیار کرنے کی وصیت فرمائی ہے۔ اللہ جل شانہ فرماتا ہے:
﴿ فَأَمَّا ٱلْمِیْتِهِ فَلَا نُفَهَرُ ﴿ وَأَمَّا ٱلسَّابِلَ فَلَا نَنْهُرُ ﴾ [الضحی: ٩-١٠]

"پس یتیم پر شخی نہ کریں۔ اور سوال کرنے والے کو نہ ڈاٹیں"۔
دین اسلام ہی ہے جو کمزوروں کے لیے سرایا رحمت ہے، غالب ہونے تک ان کے حقوق میں مدد کرتا ہے، ظالموں کے جوروستم سے اور متکبرین کی طغیانی وسرکشی سے آزادی دلاتا ہے، اللہ نے ظالموں کو متعدد آیتوں میں شدید وعید سنایا ہے۔

الله عزوجل فرماتا ہے:

﴿ وَلَا تَحْسَبَ اللَّهَ عَلَفِلًا عَمَّا يَعُمَلُ الطَّلِمُونَ إِنَّمَا يُوَحِّرُهُمُ لِيَوْمِ تَشَخَصُ فِيهِ الْأَبْصَلُ ﴾ [ابراهيم: ٤٢]
"ظالمول (نا انصافول) كے اعمال سے الله كو غافل نه سمجھ، وہ تو انہيں اس دن تك مہلت دئے ہوئے ہے جس دن كه آنكھيں پھٹی رہ جائيں گی"۔

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَكَذَالِكَ أَخَٰذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَٰذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِى ظَالِمَةُ إِنَّ أَخَٰذَهُۥ أَلِيمُ اللهُ وَكَذَالِكَ أَخُذُهُ وَأَلِيمُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلمُ اللهُ ا

''تیرے پروردگار کی کپڑ کا یہی طریقہ جبکہ وہ بستیوں کے رہنے والے ظالموں کو کپڑ تا ہے، بیشک اس کی کپڑ دکھ دینے والی اور نہایت سخت ہے''۔ اس روئے زمین پر دین اسلام جیسا کوئی دین و منہج نہیں جو انسان کو عزت بخشے، اس کے قدرو منزلت کو اعزاز عطا کرے، اس کے حقوق کی رعایت و مگہداشت کرے، اور اس کی کرامت کی حفاظت کا ضامن ہو۔

اس سے متعلق بہت سی حدیثیں آئی ہیں بطور مثال چند ایک کا ذکر کیا جاتا ہے، جیسا کہ ابودرداء رضائی فرمایت ہیں اللہ کے رسول مَثَالَ فِیْرُانِ فرمایا:

«اَبْغُونِي ضُعَفَاءَكُمْ، فَإِنَّكُمْ إِنَّمَا تُرْزَقُونَ وَتُنْصَرُونَ بِضُعَفَاءِكُمْ، وَإِنَّكُمْ اِنَّمَا تُرْزَقُونَ وَتُنْسَرُونَ بِضُعَفَاءِكُمْ، وَمِنْ مِنْ ۱۷۰۲، ترمذي: ۱۷۰۲، (صحیح)]

"میرے کے ضعیف اور کمزور لوگوں کو ڈھونڈو، کیوں کہ تم اپنے کمزوروں کی وجہ سے رزق دئے جاتے ہو، اور مدد کئے جاتے ہو"۔

ایک حدیث میں ہے ابوہریرہ ضائنہ، روایت کرتے ہیں کہ اللہ کے نبی صَلَّاتُیْ الله عَلَیْ الله عَلیْ الله عورت کا حق مارنے کو حرام قرار دیتا ہوں "(ابن ماجہ: ۳۱۷۸، مند احمد ۱۲۱۵م، رقم ۱۲۲۲م، صحیح)۔

ابوسعید خدری رضائیہ بیان فرماتے ہیں کہ اللہ کے رسول مَلَا لَیْدُ الله کے رسول مَلَالِیْدُ اِنَّهُ فَرِمایا: «إِنَّهُ لاَ قُدِّسَاتُ أُمَّةُ لاَ یَأْخُذُ الضَّعِیفُ فیھا حَقَّهُ غَیْرَ مُتَعَتِع». "اور کبھی وہ امت پاک اور مقدس نہ ہوگی جس میں کمزور بغیر پریشان ہوئے اپنا حق نہ لے سکے "(ابن اجہ: ۲۳۲۲ سیج)۔

اس باب میں آنے والی حدیثوں میں سے ایک حدیث وہ ہے جسے جابر بن عبداللہ رضافیجا نے روایت کی ہے: کہتے ہیں جب ہم حبشہ سے ہجرت کرکے رسول صَلَّالَيْمُ کے ماس بہونچے ، تو آپ صَلَّالَيْمُ نِے فرمایا: "سرزمین حبشه میں جوتم نے سب سے تعجب خیز چیز دیکھی ہے وہ مجھے بتاؤ؟" تو انہیں میں سے ایک نوجوان فرمایا: اے اللہ کے رسول! ہم سب بیٹھے تھے کہ اتنے میں انہیں میں سے ایک بوڑھی خاتون اینے سر پریانی کا گھڑا رکھے ہوئے ہمارے یاس سے گذری، پھر اس کا گذر انہیں میں سے ایک نوجوان کے پاس سے ہوا، اس نے اپنا ایک ہاتھ اس کے دونوں کندھے کے بیج ڈال کر اسکے دونوں گھٹنوں کے بل اس کو دکھا دے دیا، اس کے سرسے گر کر اس کا گھڑا ٹوٹ گیا، جب وہ کھڑی ہوئی اور اس کی طرف مڑ کر دیکھ کر کہااور فرمایا: اے غدار! جب الله اپنی کرسی رکھے گا، اور اگلے پیچیلے سارے لو گوں کو جمع کریگا، اور ہاتھ وپیر اینے کیے کو بتائیں گے، تب تھے کل اس کے یاس میرے اور تیرے معاملے کا پیتہ چلے گا۔ یہ سن کر آپ مَنْالِنْائِرْ نے فرمایا: " اس نے سچ کہا، پھر اس نے سچ کہا، اللہ کیسے کسی قوم کو مقدس بنائے گا جن کے طاقتوروں سے کمزوروں کا حق حاصل نہ کیا جائے"(ابن حبان فی القصاء ، رقم الحديث : ٥٠٥٨، صحيح)

# ٣- خون، مال اور آبروكي حرمت كي تعظيم:

شرعی احکام کے عظیم مقاصد: شریعت مطہرہ لوگوں کی مصلحتوں

کو بروئے کار لانے کی خاطر آئی ہے۔ تاکہ نفع بخش چیزیں انہیں میسر آئیں، نقصان دہ اور بربادی کی چیزیں ان سے دور ہوجائیں، اور لوگوں کی زندگانی جن ضروری مصلحتوں پر کمی ہے وہ یہ ہیں:

دین کی حفاظت، جان اور عقل، آبرو اور مال کی حفاظت:

اسی وجہ سے خون، مال اور آبرو کی حرمت کی تعظیم کے متعلق بڑی تاکید کے ساتھ بے دربے نصوص آئے ہیں۔ اور اسی سے اللہ کا یہ فرمان بھی ہے:

﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ بَهَ نَمُ لَا مُؤَمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ بَهَ لَهُ عَذَابًا خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣]

"اور جو کوئی کسی مومن کو قصدا قتل کر ڈالے، اس کی سزا جہنم ہے، جس میں وہ ہمیشہ رہے گا، اس پر اللہ کا غضب ہے، اسے اللہ نے لعنت کی ہے، اور اس کے لیے بڑا عذاب تیار رکھا ہے"۔

جابر بن عبدالله و الله فالله فرمات بي كه الله كے نبى مَا الله في الوداع كَ موقع پر فرمايا: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالُكُمْ حَرَامٌ عَلَيْكُمْ كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا». (مسلم: ١٢١٨) "بيشك تمهارے خون اور تمهارے مال تمهارے اوپر تمهارے آج كے اس دن، اس مينے اور اس شهر كى حرمت كى طرح حرام بيں"۔

خون کی حرمت پر آپ صَالَاللّٰہُ مِلْ برای سختی سے بیش آتے تھے جیسا

كَ آَپِ صَٰئًا اللَّهِ عَٰلِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمِنُ فِي فُسَحَةٍ مِنْ دَمِهِ أُ مَا لَمْ يُصِبُ دَمًا حَرَامًا». (بخارى: ١٨٦٢)

"مومن ہمیشہ اپنے دین کے کشادگی میں رہتا ہے جب تک کہ اس سے خون حرام سرزد نہ ہوجائے"۔

اس میں کوتائی برتے میں رسول اللہ صَالَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهُ اَنْ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلَّٰ اللّٰلَّٰ الللّٰلِمُلْمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللللّٰلِمُ اللل

مزير آپ سَلَّا يُّنِمُ فرمات بين: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَتَلُ مُؤْمِنِ أَعْظُمُ عِنْدَ اللهِ مِنْ زَوَالِ الدُّنْيَا» (نسائی: ۸۳۷، صحیح)

"اس ذات کی قشم جس کے ہاتھ میں میر ی جان ہے ایک مومن کا قتل اللہ کے نزدیک دنیا کے زوال سے بھی بڑھ کر ہے"۔

بیشک معاملہ نہایت سکین وخطرناک ہے،خون کا معاملہ اتنا اہم ہے کہ کسی بھی قیمت پر اس میں سستی برتنا جائز نہیں، عبداللہ بن عمر رضائی نے اسے تباہی کا نام دیا ہے کہ جو اس میں داخل ہوجاتا ہے وہاں سے اس کے باہر آنے کا راستہ نہیں ہوتا، جیسا کہ فرمایا: ہلاکت

وبربادی والے کامول میں سے وہ ہے کہ آدمی اگر اپنے آپ کو اس میں داخل کردے تو نکلنے کا راستہ نہ پائے وہ ہے: ناحق (دم حرام) کسی کا خون کرنا۔ (بخاری: ۱۸۲۳)

آبرو کی حرمت کی عظمت کے تعلق سے رسول اللہ سَلَّالَیْکِیْمُ نے فرمایا:

«مَنِ اطَّلَعَ فِي بَيْتِ قَوْم بِغَيْر إِذْنهِمْ، فَقَدْ حَلَّ لَهُمْ أَنْ يَفْقَوُوا عَيْنَهُ». (مسلم: ٢١٥٨) "جُو شَخْصَ كَسَى كَ هُر ميں ان كى اجازت كے بغير جمائكے تو ان كے ليے اس كا آئكھ پھوڑنا حلال ہے"۔

مسلمان کے مال کی حرمت بھی محفوظ ہے اسے بھی حقیر اور بھی سبحھنا جائز نہیں، یا اس کی عظمت کو کمتر سبحھنا درست نہیں۔ ابو امامہ الحارثی رضائین سبح مروی ہے، فرماتے ہیں کہ نبی صَلَّا اللَّهُ لَهُ النَّارَ وَحَرَّمَ الْحَارِقی رضائیٰ اللَّهُ لَهُ النَّارَ وَحَرَّمَ الْحَارِقی رضائیٰ اللَّهُ لَهُ النَّارَ وَحَرَّمَ الْحَدَّةَ الْحَدِنَّةَ ، فَقَالَ رَجُلُّ : وَإِنْ كَانَ شَيْئًا يَسِيرًا يَا رَسُولَ الله؟ عَلَيْهِ الْجَنَّة ، فَقَالَ رَجُلُّ : وَإِنْ كَانَ شَيئًا يَسِيرًا يَا رَسُولَ الله؟ فَقَالَ : «وَإِنْ كَانَ قَضيبًا مِنْ أَرَاك ». (مسلم: ١٣٧) "جس کسی نے فَقَالَ : «وَإِنْ كَانَ قَضيبًا مِنْ أَرَاك ». (مسلم: ١٣٧) "جس کسی نے ایک مسلمان شخص کا حَق قسم کے ذریعہ لے لیا، تو اللہ تعالی اس کے لیے جہم واجب کردیتا ہے اور جنت اس پر حرام کردیتا ہے "و ایک شخص نے پوچھا: اے اللہ کے رسول! گرچہ وہ معمولی چیز ہو؟ آپ صَلَّا اللَّهُ عَضَ نے فرمایا: "گرچہ وہ بیلو کے درخت کی ایک ٹہنی ہی کیوں نہ ہو"۔ نے فرمایا: "گرچہ وہ بیلو کے درخت کی ایک ٹہنی ہی کیوں نہ ہو"۔

یہ قابل یقین ایسے حرمات ہیں جن پر سب کا اتفاق ہے لہذا کسی

بھی صورت میں ٹھنڈے تاویل، کمزور اجتہاد، ننگے گمان وخیال سے انکی یامالی نہیں۔ (اللہ ہم سب کو اپنی عافیت میں رکھے) آمین۔

خون اور مال وآبرو کی شان میں جے خوف دامن گیر نہ ہو، تو پھر خوف کب ہو گا؟ میرے خیال میں یہ انہیں مفلس لوگوں میں سے ہیں جنہیں رسول اللہ مُنگائیڈ آم نے اپنے اس قول میں مراد لیا ہے: "رسول مُنگائیڈ آم نے پوچھا: تم لوگ جانتے ہو مفلس کون ہے؟ صحابہ رسول مُنگائیڈ آم نے بوچھا: تم میں مفلس وہ ہے جو روز قیامت نماز، روز، رفز، انگاؤ سب لیکر آئے، لیکن کسی کو گالی دی ہے، کسی پر بہتان لگایا ہے، نکسی کا مال ناحق کھا گیاہے، کسی کا خون کیا ہے، اور کسی کو مارا ہے، پھراسے اس کی نیکیاں دے دی جائیں گی، پورے فیصلہ سے پہلے اگر نیکیاں ختم ہوجائیں گی تو ان کی خطاؤں کو اس پر ڈال دیا جائے گا، پھراسے اس کی تو ان کی خطاؤں کو اس پر ڈال دیا جائے گا، پھر اسے جہنم میں پھینک دیا جائے گا"۔(مسلم: ۲۵۸۱)

#### ۸- مسلمانو کو ڈرانے دھمکانے کی ممانعت:

عبدالرحمن بن ابی لیلی فرماتے ہیں کہ اصحاب رسول نے ہم سے
بیان کیا کہ وہ رسول اللہ مُنگانی فی اللہ مُنگانی فی ایک سفر میں چل رہے تھے،
تو ان میں سے ایک شخص سوگیا، ایک شخص اس کے تیر کے پاس جاکر
اسے لے لیا، جب آدمی نیند سے بیدار ہوا تو گھبر اگیا، یہ دیکھ کر لوگ
ہنس پڑے، اس شخص نے لوگوں سے کہا: تمہیں کون سی چیز ہنسا رہی
ہے؟ لوگوں نے کہا: نہیں؟ ہم نے تو ان کا تیر لے لیا ہے اور یہ گھبر ا

كَنَ، تو رسول الله صَالَقَيْم في فرمايا: «لا يَحِلُّ لِمُسَلِم أَنْ يُرَوِّع مُسَلِمًا» (أبو داؤد: ٢٣٠٦، صحيح) "كسى مسلمان و دُرائے"۔ كے ليے درست نہيں كہ وہ كسى مسلمان كو دُرائے"۔

جب الله کے رسول سَگَالِیَّا اِنْ فَالْ مَیْنَا الله مسلمان کو درانے سے منع فرمادیا تو بھلا اس کی جان ومال یا عزت وآبرو کے بارے میں حقیقت میں ڈرانا کیسا ہوگا؟۔

مدینہ کے مقام ومرتبہ کے پیش نظر اہل مدینہ کو ڈرانا ودھمکانا سخت منع ہے جیسا کہ جابر بن عبداللہ رضی عنہما بیان فرماتے ہیں، فتنے کے امیر ول میں سے ایک امیر کا مدینہ آنا ہوا، اور جابر رضائینہ کی بینائی چلی گئی تھی، تو جابر رضائیہ سے کہا گیا، تھوڑا آپ ایک طرف ہوجائیں، تو وہ اپنے دونوں بیٹول کے سہارے سے چل کر راستے سے ہٹ گئے، اور فرمایا: برباد ہووہ شخص جو اللہ کے رسول کو ڈرائے، تو ان کے دونوں بیٹول نے فرمایا: برباد ہووہ شخص جو اللہ کے رسول کو ڈرائے، تو ان کے دونوں بیٹول نے فرمایا، یا ان میں سے ایک نے کہا: اے ابا جان! وہ کیسے اللہ کے رسول صَلَی بیٹول نے فرمایا میں کہ میں نے سا ہے رسول اللہ صَلَی بیٹو فرمایا جبکہ آپ مریکے ہیں؟، فرماتے ہیں کہ میں نے سنا ہے رسول اللہ صَلَی بیٹو فرما رہے تھے:

«مَنْ أَخَافَ أَهَلَ الْمَدِينَةِ، فَقَدْ أَخَافَ مَا بَيْنَ جَنْبَيَّ». (مسند احمد: ١٢١٢٣، رقم الحديث:١٤٨١٨، صحيح)

"جس نے اہل مدینہ کو ڈرایا تو واقعی اسے بھی ڈرایا جو میرے دونوں پہلوؤں میں ہے"۔

جب الله تعالیٰ کے رسول صَلَّاتُلِیَّم نے مسلمان کو ڈرانا حرام قرار اُ دیا تو اسی دم آپ صَلَّاتِیْم نے تمام ذرائع چاہے وقول یا فعل کے ذریعے ہوں، جو بھی اس منزل تک لے جانے والے ہوں سب کو حرام قرار دیا ہے، انہیں میں سے چند ایک آپ کی خدمت میں پیش ہے:

## ا- بھیر بھاڑ کی جگہوں میں اسلحہ لے جانے کی ممانعت:

اس ممانعت کی حکمت یہ ہے کہ لا ارادی طور پر کوئی خطا واقع ہوجائے، اور کسی مسلمان کے ایذاء رسانی کا سبب بن جائے، ابو موسل اشعری رضافین سے مروی ہے آپ فرمانے ہیں کہ نبی کریم صَالَّا اللَّٰهِ مِلْ اللَّٰهِ مِلْ اللَّٰهِ مِلْ اللَّٰهِ مِلْ اللَٰهِ مِلْ اللَٰهِ اللَّٰهِ اللَّٰهِ اللَٰهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَٰهِ اللَّهُ اللَ

«إِذَا مَرَّ أَحَدُكُمْ فِي مَسْجِدِنَا أَقَ فِي سُوقِنَا، وَمَعَهُ نَبُلُّ فَلَيْمُسِكَ عَلَى نِصَالِهَا». أَقَ قَالَ: «فَلْيَقْبِضَ بِكَفِّهِ أَنْ يُصِيبَ فَلْيُمُسِكَ عَلَى نِصَالِهَا ». أَقَ قَالَ: «فَلْيَقْبِضَ بِكَفِّهِ أَنْ يُصِيبَ أَحَدًا مِنَ الْمُسْلَمِينَ مِنْهَا بِشَيْءٍ». (بخارى: ٧٠٥، مسلم: أَحَدًا مِنَ الْمُسْلَمِينَ مِنْهَا بِشَيْءٍ». (بخارى: ٢٦١٥) جب تَمَ سے كُوئى شخص ہمارى مسجد يا بازار سے گذرے، اور اس كے ساتھ اس كا تيرہو تو اسكے پھل كو مضبوطى سے پاڑلے "ليا اور اس كے ساتھ اس كا تيرہو تو اسكے پھل كو مضبوطى سے پاڑلے "ليا آپُ سُمْيلى سے اسے تھامے ركھ كہ كہيں اس سے كسى مسلمان كو يجھ تكليف پہونچ جائے"۔

## ۲- مسلمان کی طرف ہتھیا سے اشارہ کرنے کی ممانعت:

ابوہریرة رضی عَنْ سے روایت ہے، نبی کریم مَثَلَّ اللَّهُ اللهِ فَرمایا: «لاَیُشیرٌ أَحَدُکُمْ عَلَیْ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

101

"کوئی بھی شخص اپنے بھائی کی طرف اسلحہ سے اشارہ نہ کرے، کیونکہ اسے یہ پتہ نہیں کہ شیطان اس کے ہاتھوں سے کھینچ لے، اور پھر (اس کی وجہ سے) وہ جہنم کے گڑھے میں گر جائے"۔

ہتھیار سے ہٹ کر ایسے بھی کبھی کسی مسلمان کی طرف اشارہ کرنے سے نبی کریم مُلَّا اللّٰیَا اللّٰہ اللّٰہ منع فرمایا ہے۔ آپ نے فرمایا: «مَنَ أَشَارَ إِلَى أَخِيهِ بِحَدِيدَةٍ، فَإِنَّ الْمَلاَئِكَةَ تَلْعَنْهُ حَتَّى يَدَعَهَا، وَإِنْ كَانَ أَخَاهُ لأَبِيهِ وَأُمِّهِ». (مسلم: ٢٦١٦) "جس شخص نے اپنے کسی بھائی کی طرف لوہے سے اشارہ کیا، تو فرشتے اس پر چھوڑنے تک لعنت جھیجے کی طرف لوہے سے اشارہ کیا، تو فرشتے اس پر چھوڑنے تک لعنت جھیجے رہتے ہیں، گرچہ وہ ان کا علاقی بھائی یا اخیافی بھائی ہی کیوں نہ ہو"۔

### ۵- كينه وحسد كي ممانعت:

حسدان مذموم صفات میں سے ہے جو دل کو سخت کرتی ہے،
صفول کو بھیر دیتی ہے، اور سینول میں کینہ وبغض بھڑکاتی ہے۔ اللہ
تعالی نے حسد کی مذمت کی ہے، اور اسے یہود کی بنیادی خصلت قرار
دیا ہے، اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ أَمْ یَکُسُدُونَ اُلنّاسَ عَلَیَ مَا ءَاتَ لَهُمُ
اَللّهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ [النساء: ٥٤]"یا یہ لوگوں سے حسد کرتے ہیں اس پر
جو اللہ تعالی نے اپنے فضل سے انہیں دیا ہے"۔

اور الله عزوجل نے اس سے پناہ مانگنے کی تعلیم اور تھم دیا ہے، اور فرمایا:

﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ اللَّهِ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ اللَّهِ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ

\$75 G

إِذَا وَقَبَ آلَ وَمِن شَرِّ ٱلنَّفَاتُنَ فِي ٱلْعُقَدِ الْ وَمِن شَرِّ النَّفَاتِ فِي ٱلْعُقَدِ الْ وَمِن شَرِّ حَسَدَ ﴿ [الفلق: ١-٥]

نبی کریم سَلَمُالِّیُّا نِهُ حسد کرنے سے منع فرمایا، اور امت کو اس سے بچنے کی تلقین فرمائی، ابوہریرۃ خالٹہ، فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

«إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ؛ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكَذَبُ الْحَدِيثِ، وَلاَ تَحَسَّسُوا، وَلاَ تَجَسَّسُوا، وَلاَ تَجَادَ اللهِ إِخْوَانًا». (بخارى: ٢٠٦٤، مسلم: ٢٥٦٣) "برگمانيول سے بَحُونُكُ بات ہے، کسى كى بات نہ سنو، اور کسى بَحُونُكُ بات ہے، کسى كى بات نہ سنو، اور کسى كى بُوه ميں مت بِرُو، صرف اپنے ہى ليے کسى چيز كى رغبت نہ كرو، اور حسد نہ كرو، آپس ميں بغض نہ ركھو، باہم قطع رحمى نہ كرو، اے الله كے بندو! آپس ميں بعائى بھائى بن جاؤ"۔

عبدالله بن عمرو رضي الله مَثَالِيَّهُا سے روایت ہے فرماتے ہیں که رسول الله مَثَالِیَّا اللهِ مَدُوقٌ اللَّسَانِ»." پارسادل، اور سچی زبانی والے "صحابہ نے عرض ِ الْقَلْبِ، صَدُوقٌ اللَّسَانِ». "پارسادل، اور سچی زبانی والے "صحابہ نے عرض ِ

100

كياكه (صدق اللمان) كا مفهوم تو هم سمجهة بين ليكن "مخموم القلب" كاكيا مطلب هي النَّقِيُّ النَّقِيُّ لاَ إِثْمَ فِيهِ وَلاَ مطلب هي النَّقِيُّ النَّقِيُّ لاَ إِثْمَ فِيهِ وَلاَ بَغْيَ وَلاَ غِلَّ وَلاَ حَسَدَ». (ابن ماجه: ٢١٦٤، صحيح) "أيسا متقى اور پارساجو گناه، ظلم، خيانت، اور حسد سے بالكل كوسول دور ہو"۔

حسد کی مذمت میں ماوردی و الله نے کیا خوب صورت بات کہی ہے: اگر بات صرف اتنی ہوتی کہ حسد ایک گری ہوئی قابل مذمت خصلت ہے جو ہم مثیلوں اور رشتہ داروں کو متوجہ کرتی ہے، اور ملنے جلنے والوں اور دوستوں کی محفلوں کو رونق بخشتی ہے، تو اس سے پاکی وصفائی شرف سمجھا جاتا ،اور اس سے سلامتی و بچاؤکا سنہری موقع تصور کیا جاتا، حالا نکہ یہ دل کے لیے کافی نقصان دہ، غم کو تابانی اور ہیسگی بخشا ہے، بسا او قات دشمن کو تکلیف دیے بغیر اور محسود کو نقصان پہنچائے بغیر حسد حاسد کو ہلاکت و تباہی تک بہونیا دیتا ہے۔(الدنیا والدین ص:۲۱۱)

#### ٢- مذاق اڑانے کی ممانعت:

الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىۤ أَن يَكُونُواْ خَيُرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِن نِسَاءً عَسَىۤ أَن يَكُنَّ خَيُرًا مِّنْهُنَّ وَلَا نَلْمِزُوٓاْ خَيُرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِن نِسَاءً عَسَىۤ أَن يَكُنَّ خَيُرًا مِّنْهُمُ وَلَا نَلْمِرُوٓاْ اللّهُ مُولَا نَسَاءً وَلَا نَابَرُواْ بِاللّهُ لَقَلْبِ بِئُسَ ٱلِاسَمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَانِ وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظّامِونَ ﴾ [الحجرات: ١١]

"اے ایمان والو! مرد دوسرے مردول کا مذاق نہ اڑائیں، ممکن

105

ہے کہ یہ ان سے بہتر ہو، اور نہ عور تیں عور توں کا مزاق اڑائیں، ممکن ا ہے کہ ان سے بہتر ہوں، اور آپس میں ایک دوسرے کو عیب نہ لگاؤ ، اور نہ کسی کو برے لقب دو، ایمان کے بعد فسق برا نام ہے، اور جو توبہ نہ کریں وہی ظالم لوگ ہیں ''۔

ابوہریرہ فرائے ہیں کہ رسول اللہ سُٹائیڈ آم فرمایا: «بِحَسْبِ المَّرِئِ مِنَ الشَّرِّ أَنْ یَحْقِرَ اَخَاهُ الْمُسْلِمَ» (مسلم: ٢٥٦٤) "ایک آدمی المَرِئِ مِنَ الشَّرِّ أَنْ یَحْقِرَ اَخَاهُ الْمُسْلِمَ» (مسلم: ٢٥٦٤) "ایک آدمی کے شرکے لیے بس اتنا ہی کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقیر سمجھے " لوگوں کے استہزاء و مذاق سے عداوتیں جنم لیتی ہیں، لوگوں میں اختلاف و تنازعہ کو اضطرابی کیفیت سے دو چار کرتا ہے، گراؤ اور چنانج کے پوشیدہ عضر کو بھڑکاتا ہے، اس وجہ سے علامہ عبدالرحمن سعدی ورائٹد فرمائے ہیں: شمسخر اور استہزا برکے اخلاق سے لبریز اور سعدی: ۱۳۵۷) شمام مذموم خصلت سے آراستہ دل کا کام ہے۔ (تفسیر سعدی: ۱۳۵۷)

لوگوں کو ذلالت تک لے جانے والے مذاق سے بیخ کے بارے میں رسول اللہ صَالَیْا لِیْم کا منہ جالکل واضح ہے، اس کی دو مثالوں پر اکتفا کیا جارہا ہے:

ا- ابوذر غفاری و النیه فرماتے ہیں: ہماری ایک آدمی سے کہا سی ہوگئ، تو ہم نے اس کی مال کے تعلق طعنہ کی (نازیبا) بات کہہ دی ، تو مجھ سے رسول اللہ صَلَّاتُنْهُم نے فرمایا: «یَا أَبَا ذَرِّ الْمَعَيَّرُتَهُ بِأُمِّهِ ؟ اِنْكَ امْرُیُّ فِیكَ جَاهِلیَّةً ». (بخاری: ۳۰، مسلم: ۱۹۶۱) "اے ابوذر!

تونے اس کی مال کا اسے طعنہ دیا، تو ایسا آدمی ہے جس کے اندر جاہلیت ہے"۔

۲-ام المومنین عائشہ والنائی ہیں کہ میں نے رسول اللہ مَلَائی ہیں کہ میں نے رسول اللہ مَلَائی ہی کافی سے عرض کیا: آپ کے لیے تو صفیہ والنائی کا یہ اور یہ (عیب) ہی کافی ہے، یعنی بیت قد ہونا، تو آپ مَلَائی ہی اللہ عَلَائی ہی ہونا، قو آپ مَلَائی ہی سے کہ اگر وہ مُرْجَتَ بِمَاءِ الْبَحْرِ لَمَزَجَتَهُ». "تم نے ایسی بات کہی ہے کہ اگر وہ سمندر کے پائی میں گھول دی جائے تو وہ اس پر بھی غالب آجائے گا"۔اور میں نقل کی، تو آپ مَلَی ہی ہونا نے فرمایا: «مَا أُحِبُّ أَنِّي حَكَيْتُ إِنْسَانًا، وَأَنَّ لِي كَذَا وَكَذَا». (أبوداود: ٤٨٧٥، ترمذی: ٢٥٠٢، صحیح) "مجھے یہ بات پسند نہیں کہ میں کسی انسان کی ترمذی: ٢٥٠٢، صحیح) "مجھے یہ بات پسند نہیں کہ میں کسی انسان کی تو آپ گھوں کروں، گرچہ میرے لیے اتنا اور اتنا (مال) ہو"۔

## ۷- گالی گلوج اور لعن وطعن کرنے کی ممانعت:

گالی گلوج کرنا اور کسی پر لعن وطعن کرنا یہ قساوت قلب اور اس کے جفاکی بہچان ہے، اور کسی مسلمان کو کافر قرار دینے کی زبان درازی یہ نہایت گھناؤنی خصلت ہے، جب باہمی رحمت وشفقت کی جڑیں کے جاتی ہیں تبھی ان گھناؤنی خصلت کی حکمرانی ہوتی ہے۔ اس کی سنگینی اور خطرات ہی کے پیش نظر نبی کریم مَنَّا اَلَّیْکِمْ نے اس سے بچنے کی سختی کے ساتھ تنبیہ فرمائی ہے، عبداللہ بن عمر فِلْیَّمْ بیان فرماتے ہیں کہ رسول اکرم مَنَّا اِلْیَکْمْ نے فرمایا: «أَیُّمَا رَجُلٌ قَالَ لاَّ خِیهِ یَا کَافِرُ، فَقَدَ

بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا». (بخاری: ٢١٠٤، مسلم: ٦٠) "جس آدمی نے اپنے بھائی سے کہا: اے کافر! تو دونوں میں سے کوئی ایک ضرور اس کے ساتھ واپس ہوا"۔

دوسری حدیث میں ثابت بن ضحاک فلیڈ بیان فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صَلَّا اللہ عَنَّا اللہ صَلَّا اللہ عَنَّا اللہ عَنْ کرنا اللہ عَنْ کرنا اللہ عَنْ کرنا اللہ کَ قَلَ بِکُفِّر، فَهُو کَقَتَّله ». (بخاری: ٢١٠٥) "مَومن پر کفر کی تہمت لگائی تو یہ اللہ کرئے جیسا ہے، اور جس نے کسی مومن پر کفر کی تہمت لگائی تو یہ اللہ کے قتل کرنے کی طرح سے ہے "۔

عبدالله بن مسعود رفی عنه فرماتے بین: «سببابُ الْمُسَلِم فُسُوقٌ وَقَتَالُهُ كُفَرُهُ» (بخاری: ۲۰۶٤، مسلم: ۲۶) «مسلمان کو گالی دینا فسق هے، اور اس سے قال کرنا کفر ہے "۔

ابوہریرة وظی اللہ فرماتے ہیں کہ اللہ کے رسول مَثَلَّ الله فرمایا: «لاَینَبَغی لصدیق اَنْ یَکُونَ لَعَّانًا». (مسلم: ۲۰۹۷) "کسی صدیق کو یہ زیبا تہیں کہ وہ لُعنت کرنے والا ہو"۔

 برا بھلا کہنا، یہ ایک عظیم باب ہے جو شخص اس مسلہ میں واجب کی حقیقت سے ناواقف ہو گا وہ یقینا گر اہ ہوجائے گا۔ (منہاج النة: ۲۵۳)

سب وشتم اور لعن وطعن کی ممانعت اس دین اسلام کی خوبیول میں سے ہے جو ذوق عام کے ذریعہ ارتقاء کی روش کی نشاندہی کرتا ہے، بور عمرہ ترین کے حیائی وبیہودہ کلام سے زبان کو پاک کرتا ہے، اور عمرہ ترین کلام اختیار کرنے کا تمام مسلمانوں کو حکم دیتا ہے۔

یہ بڑی حکمت والی قابل تامل بات ہے کہ نبی کریم مَنْلَقْیْدُ اِنے ہوا کو گالی دینے سے منع فرمایا، اور جانوروں کو لعن وطعن کرنے سے بھی منع فرمایا: عمران بن حصین رفائیہ بیان فرماتے ہیں کہ آپ مَنْلَقْیْدُ الیّٰ کَسی سفر میں سے، اور ایک انصاری خاتون اپنی او نٹنی پر سوار تھی، اس نے او نٹنی کو ڈانٹا اور اس پر لعنت کی، اس بات کو رسول اللہ مَنْلَقْیْدِم نے سن لیا اور فرمایا: «خُذُوا مَا عَلَیْهَا وَدَعُوهَا، فَإِنَّهَا مَلْعُونَةٌ». (مسلم: کیا اور فرمایا: «خُذُوا مَا عَلَیْهَا وَدَعُوهَا، فَإِنَّهَا مَلْعُونَةٌ». (مسلم: کیوں کہ یہ ملعونہ ہے، گویا ابھی میں اسے دیکھ رہا ہوں کہ وہ لوگوں کے کیوں کہ یہ ملعونہ ہے، گویا ابھی میں اسے دیکھ رہا ہوں کہ وہ لوگوں کے نیچ چل رہی ہے، اور کوئی بھی اس کو چھیڑ چھاڑ نہیں کر رہا ہے۔

 100

عَلَيْه » (أبوداود: ٤٩٠٨ ، ترمذی: ٩٧٨ ١ صحيح)" اس پر لعنت نه کرو، اس كيے كه وه تابعدار ہے، اور اس ليے كه جو كوئى ايكى چيز كى لعنت كرے جس كا وہ اہل نه ہو تو وہ لعنت اسى كى طرف لوٹ آتى ہے "۔

اس سے آپ اندازہ لگا سکتے ہیں کہ جب ہوا اور جانور پر لعنت کرنا منع ہے، تو انسان پر بددرجہ اولی منع ہے۔ سبحان اللہ، اس پر ایک مسلمان کی ہمت وجر اُت کیسے ہوسکتی حالانکہ اس کے سامنے یہ وعید جھلک رہی ہے۔

#### ۸- غیبت اور چغل خوری کی ممانعت:

غیبت ان برے اخلاق کا پیش خیمہ ہے جو ملامت اور بری طبیعت کی نشاندی کرتے ہیں، اور ساج میں بغض اور سنگ دلی کے بڑھاؤ و پھیلا وکی بنیادی وجہ ہیں، اسی وجہ سے قرآن کریم میں اس سے دور بھاگئے کی تلقین کی گئی ہے۔

الله تعالی نے فرمایا:

﴿ وَلَا يَغْتَب بَعَضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُ مِ أَن يَأْكُل لَحْمَ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ الْحَيْمِ اللهُ الل

ابوہریرہ رضی عنہ سے مروی ہے فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے رسول صَّاْتَيْنُا نِي فَرَمَا يِنْ «أَتَدَرُونَ مَا الْغِيبَةُ؟» قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعَلَمُ، قَالَ: «ذكُرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكُرَهُ» قيلَ: أَفَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ في أَخي مَا أَقُولُ؟ قَالَ: «إِنَّ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبْتَهُ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فيه فَقَد بَهَتَّهُ». (مسلم: ٢٥٨٩) "كيا آپ لوگول كو پية ہے كه غيبت كيا ہے؟ صحابہ نے جواب ديا: الله اور اس كے رسول خوب جانتے ہيں، آپ سَالْمُنْکِا اِنْ مُنْ مَایا: تمہارا اپنے بھائی کے ان چیزوں کو بیان کرنا جسے وہ نا پیند کرے، آپ مُنگی تی ای جھا گیا: پھر اللہ کے رسول آپ کا کیا خیال ہے اس بارے میں کہ جو میں کہہ رہا ہوں وہ میرے بھائی کے اندر موجود ہے؟ آپ نے فرمایا: "جو چیز تم کہہ رہے ہواگر اس کے اندر موجود ہے تو یقینا تم نے اس کی غیبت کی، اور اگر وہ چیز اس میں موجود نہیں تو در حقیقت تم نے اس پر بہتان باندھا''۔

چغل خوری ان مہلک بیاریوں میں سے ہے، جو لوگوں میں پائی جانی والی الفت و محبت کو تباہ وبرباد کردیتی ہے، گروہ بندی اور لڑائی جھڑا کو فروغ دیتی ہے، اسی وجہ سے اس بری خصلت پر اللہ کے نبی صَالِیْ ہِمِ نے شدید نکیر کی ہے، حذیفہ بن یمان رضائی فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صَالِیْ ہِمِ نے فرمایا: «لاَ یَدَخُلُ الْجَنَّةُ فَتَاتُ سُد. (بخادی: کہ رسول اللہ صَالِیْ ہِمُ نے فرمایا: «لاَ یَدَخُلُ الْجَنَّةُ فَتَاتُ ». (بخادی: ۲۰۵۲، مسلم: ۲۰۵۸) "چغل خور جنت میں داخل نہ ہوگا"۔

ابن حبان رم الله فرماتے ہیں: چغل خوری پر دوں کو چاک کرتی،

111

بھیدوں کو افشا کرتی ، بغض و کینہ کا وارث بناتی، محبت ختم کرتی، سیداوت کو نئی شان بخشی، جماعت کو منتشر کرتی، حقد بھڑکاتی اور دوریاں بڑھاتی ہے، جس شخص کے پاس کسی بھائی کی چغل خوری کی جائے تو اس میں پائی جانے والی لغزش پر اس کی سرزنش کی جائے، اور معذرت چاہئے وقت اس کی معذرت قبول کی جائے، اور زیادہ ملامت سے بچا جائے۔ (روضۃ العقلاء:ص: ۱۹۲)

لغزش زبان ان پوشیدہ امراض میں سے ہے جن سے اہل تقویٰ ہی آگاہ ہوتے ہیں جیسا کہ علامہ ابن القیم رمالتکہ نے اس کی طرف یوں اشارہ کیا ہے: یہ عجیب سی بات ہے کہ انسان حرام کھانے، ظلم وزنا، چوری وشراب نوشی، اور نظر حرام سے اپنی تحفظ کرلیتا ہے، اور یہ اس پر آسان بھی لگتا ہے ، جبکہ زبان کی حرکت کی حفاظت اس کے لیے بہت دشوار اور گرال ہوتا ہے، حتی کہ بظاہر اس کی دین داری، زہد و تقویٰ اور عبادت کی طرف اشارہ بھی کیا جاتا ہے لیکن اللہ کی ناراضگی کی ایسی بات کہہ پڑتا ہے کہ جس کا اسے ادنیٰ خیال وتصور تھی نہ ہوتا، اور اس بات کی وجہ سے وہ اتنی پستی میں گر جاتا ہے کہ جس کی مسافت مشرق ومغرب کے در میان سے زیادہ دور ہے۔ اور کتنے ایسے آدمی ہیں جو بے حیائی اور ظلم سے گھبر اتے اور ڈرتے ہیں۔ اور ان کی زبان زندوں ومر دوں کی عزت وآبرو کے خلاف تہت وکذب بیانی میں لگی رہتی ہے۔ اور اس کی برواہ بھی تہیں کہ وہ کیا گل افشانی کررہی ہے۔ (الجواب الکافی: ص: ۱۴۰)

## ٩- قطع كلام وقطع تعلق كي ممانعت:

دلوں کی منافرت اور بغض و کینہ لوگوں میں معاشرتی اور اجماعی تعلقات کو ہی صرف متاثر نہیں کرتا بلکہ اس کے تباہی مجانے والے اثرات دین تک بھی پہونچ جاتے ہیں۔ اسی وجہ سے اللہ کے رسول مُثَالِّدُ اِللہ فَرمایا:

«أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَفَضَلَ مِنْ دَرَجَة الصِّيام وَالصَّلاَةُ وَالصَّدَقَةِ؟» قَالُوا: بَلَى، قَالَ: «إصلاَحُ ذَاتِ الْبَيْنِ؛ فَإِنَّ فَسَادَ ذَاتِ الْبَيْنِ؛ فَإِنَّ فَسَادَ ذَاتِ الْبَيْنِ هِيَ الْحَالِقَةُ، لاَ أَقُولُ تَحْلِقُ الشَّغَرَ، وَلَكُنْ تَحْلِقُ الشَّغَرَ، وَلَكُنْ تَحْلِقُ الدِّينَ». (أبوداود: ٤٩١٩، ترمذی: ٢٥١١، صحیح) "كيا میں تمہیں وه بلت نہ بتاؤں جو درجے میں روزہ، نماز، اورزكاۃ سے بہتر ہے "،لوگوں بات نہ بتاؤں جو درجے میں موانہ فرمایا: "آپس میں میل جول نے کہا: کیوں نہیں! تو آپ مَا اُلَّا اُلَّا اُلَٰ اور پھوٹ تو سر مونڈنے والی ہے، میرے کہنے کا مطلب بال مونڈنا نہیں بلکہ دین کا طلق کرنا ہے"۔

اس میں بڑی حکمت بنہاہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے میل و جول توڑنے اور ترک کلام کر حرام کردیا تو ساتھ ہی جو ذرائع ان تک پہونجاتے ہیں انہیں بھی حرام کردیا، مثال کے طور پر آدمی کا اینے بھائی کی شادی کے پیغام پر بیغام بھیجنا، یا اسی جیسے امور، جیسا کہ علامہ ابن القیم رماللہ نے فرمایا: آدمی کا اپنے بھائی کا پیغام نکاح پر پیغام بھیجنا، اینے بھائی کی قیمت پر قیمت لگانا، اور اپنے بھائی کے بیع پر بیع کرنے کی شریعت میں ممانعت آئی ہے، اور اس کی محض یہی وجہ ہے کہ یہ ہا ہمی بغض وعداوت کا سب سے اہم سبب اور ذریعہ ہے، اسی پر قیاس کرتے ہوئے کسی کے کرایہ پر کرایہ نہ لیا جائے اور کسی کے ولایت اور منصب کے پیغام پر پیغام نہ بھیجا جائے کیونکہ یہ بھی ایک بھائی كا دوسرے بھائى كى عداوت اور بغض كا برا سبب ہے۔ (إعلام الموقعين: (184-184/m





دین رحمت کی چو تھی جھلک

خاندانی وعائلی شفقت و رحمت





دور حاضر میں مسلم کنے کی واقعیت پر غور وفکر کرنے والوں کے سامنے بڑے پیانے پر ہر قسم کے خاندانی تشدد اور بکھرے ہوئے معاشرے کے مظاہرے چبک رہے ہیں، عورت کے خلاف مر د کا تشدد اور مر د کے خلاف عورت کی سختی، بچوں پر تشدد، والدین سے قطع تعلق، طلاق میں کئی فیصد کا اضافہ ، اس جیسی اور بھی چیزیں معرض وجود میں آچکی ہیں جن کی لیٹ سے مغربی مادی کردار کی نشرواشاعت میں اضافہ ہو رہا ہے، اور یہ انسان کا پیمچھا اس وقت تک نہ چھوڑے گا جب تک کی اسے عمدہ احساس اور معزز حواس سے خالی وعاری نہ کردے۔

یہ حقیقت ہے کہ بعض تنظیمیں جو حقوق انسان کے نام پر کام کر رہی ہیں، اور نسوانی و قومی تحریکیں ہمارے اسلامی معاشرے کے ان کمیوں کو بہت بڑھا چڑھا کے بیش کرتی ہیں، اور حقائق سے ہٹ کر اس کا غلط مفہوم نکالتی ہیں، تاکہ تنظیم اور شرعی احکامات کے دوبدل کرنے کے لیے مزید مداخلت اور دباؤ کے لیے ذرائع ابلاغ کو تیار کرسکیں، ان قرار داتوں کے انکار کے ساتھ ساتھ اجتماعی ومعاشرتی توازن کا برقرار رکھنا بھی اشد ضروری ہے، اور اسلامی قدوقامت کی بنیادوں کی مضبوطی کی جہد بیہم، اور نہایت بیدار مغزی اور گہری سوجھ بنیادوں کی مضبوطی کی جہد بیہم، اور نہایت بیدار مغزی اور گہری سوجھ

بوجھ کے ساتھ ان بیاریوں کا مداوی بھی ضروری ہے، مربوط ومضبوط کننے کی تعمیر جس پر رحمت و محبت کی بالادستی ہو، اور شفقت والفت کی آماجگاہ ہو، ان اصولوں پر عملدرآمد کے بعد ہی ممکن ہے جن کو ثابت کرنے کی خاطر بہت سی قرآنی آیات اور احادیث نبویہ آئی ہیں، اس رحمت وشفقت کے چند جیکتے روپ یہ ہیں:

#### ا- رشته جورثا:

الله عزوجل نے رشتہ جوڑنے کا حکم دیا ہے، اور یوں فرمایا:
﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهَ اللَّذِي تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَ وَالْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾
[النساء: ١]

"اس الله سے ڈرو جس کے نام پر ایک دوسرے سے مانگتے ہو، اور رشتے وناطے توڑنے سے بھی بچو، بیشک اللہ تعالیٰ تم پر نگہبان ہے"۔

اور الله تعالیٰ نے رشتے ناطے توڑنے والوں کو یہ وعید سنائی ہے، الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمُ إِن تَوَلَيْتُمُ اللّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَكَرَهُمْ ﴾ أَرْحَامَكُمْ ﴿ وَأَعْمَى أَبْصَكَرَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٢-٢٢]

"اور تم سے یہ بھی بعید نہیں کہ اگر تم کو حکومت مل جائے تو تم زمین میں فساد برپا کروگے، اور رشتے وناطے توڑ ڈالو۔ یہ وہی لوگ

ہیں جن پر اللہ کی پھٹکار ہے، اور جن کی ساعت اورآ نکھوں کی روشنی ؓ چھین کی ہے''۔

ابوہ ریره رضائیم بیان فرماتے ہیں کہ رسول الله مَثَّاتَیْمُ نے بیان فرمایا: «إِنَّ الرَّحِمَ شُجْنَةٌ مِنَ الرَّحَمَنِ، فَقَالَ اللهُ: مَنْ وَصَلَكِ وَصَلَكِ وَصَلَتُهُ، وَمَنْ قَطَعَك قَطَعَتُهُ». [البخاري: ٥٩٨٨]

"رحم (رشتہ) رحمن سے مشتق ہے، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: جو تجھ سے صلہ رحمی کرے گا میں اس سے صلہ رحمی کرتا ہوں، اور جو تجھ سے قطع رحمی کرتا ہے میں اسے قطع رحمی کرتا ہوں"۔

حکمت والے شارع نے قرابت داری اور قرابت داروں پر ان کے برے سلوک اور اعراض کے باوجود احسان کرنے کی ترغیب دی ہے، جیسا کہ عبداللہ عمر وبن العاص رفی جائے سے مروی حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول مُنا اللہ اللہ کے رسول مُنا اللہ اللہ کے رسول مُنا اللہ کے رسول مُنا اللہ کے رسول مُنا اللہ کے رسول مُنا اللہ کے رسول اللہ کے رسول مُنا اللہ کے رسول اللہ کے والا وہ نہیں جو بدلے میں ناتا جوڑے، بلکہ صلہ رحمی کرنے والا وہ ہے کہ جب قطع رحمی کی جائے تو اسے صلہ رحمی میں تبدیل کردے "

ابوہریرہ وضائیہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! میرے چند رشتے دار ہیں میں ان سے صلہ رحمی کرتا ہوں، اور وہ مجھ سے قطع رحمی کرتے ہیں، میں ان کے ساتھ بھلائی کرتا

ہوں وہ ہمارے ساتھ برائی کا معاملہ کرتے ہیں، اور میں ان سے در گذر اور نرمی کا معاملہ کرتا ہوں، وہ میرے ساتھ جہالت ونادانی کا سلوک کرتے ہیں، تو آپ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہ کہ تم کہہ رہے ہو تو ذَلكَ ». (مسلم: ۲۰۵۸) "اگر معاملہ ایسا ہی ہے جیسا کہ تم کہہ رہے ہو تو گویا کہ تم ان کے بیٹ میں گرم راکھ ڈال رہے ہو، اور برابر اللّٰہ کی مدد سے تم ان پر غالب رہو گے جب تک تم اسی حالت پر قائم رہوگ"۔ صلہ رحمی کا سب سے بڑا ثمرہ انہیں اللّٰہ کی طرف دعوت دینا، اور ان میں ذکر اللٰہی کی روح ڈالنا ہے، ابوہر یرہ رضی علیہ مروی ہے اور ان میں ذکر اللٰہی کی روح ڈالنا ہے، ابوہر یرہ رضی علیہ مروی ہے فرماتے ہیں کہ جب یہ آیت:

## ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤]

"اور آپ اپنے قریبی رشتے داروں کو ڈرائیں" نازل ہوئی تو رسول اکرم مَلَّا اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ

تمہارے لیے اللہ کے کسی چیز کا مالک نہیں ہو، (یعنی اللہ کی گرفت سے گہارے لیے اللہ کی گرفت سے گہارے کا) البتہ تم لو گوں سے نسب و قرابت کے تعلقات ہیں جنہیں میں باقی اور تروتازہ رکھنے کی کوشش کرول گا۔ (مسلم:۲۰۴)

# ٢- والدين پر شفقت اور ان کے ساتھ حسن سلوک:

والدین کے ساتھ حسن سلوک تقرب الهی کا سب سے عظیم ذریعہ اور بڑی فرمانبر داریوں میں سے ہے، حقیقت میں یہ دونوں تمام لوگوں میں سب سے زیادہ شفقت ومہربانی کے لائق وحقد ارہیں،اسی لیے اللہ سجانہ وتعالی نے خالص اپنی عبادت کی ادائیگی کے ساتھ والدین پر احسان اور حسن سلوک کو جوڑ کر بیان کیا ہے۔

الله سجانه تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلَّا إِيّاهُ وَبِالْوَٰلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِندَكَ الْحَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَّمُّكُمَا أُفِّ وَلَا نَنهُرَهُمَا وَقُل لَّهُمَا خَناحَ الذُّلِ مِنَ وَقُل لَّهُمَا جَنَاحَ الذُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ اُرْحَمَهُمَا كَمَا رَبِيَانِي صَغِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٣-٢٤]

"اور تیرا رب صاف صاف تکم دے چکا ہے کہ تم اس کے سوا کسی اور کی عبادت نہ کرنا ،اور مال باپ کے ساتھ احسان کرنا، اگر تیری موجودگی میں ان میں سے ایک یا یہ دونول بڑھایے کو پہنچ جائیں تو ان کے آگے اف تک نہ کہنا، نہ انہیں ڈانٹ ڈپٹ کرنا ،بلکہ ان کے ساتھ ادب واحترام سے بات چیت کرنا۔ اور عاجزی اور محبت کے ساتھ ان کے ادب واحترام سے بات چیت کرنا۔ اور عاجزی اور محبت کے ساتھ ان کے

"سامنے تواضع کا بازوبیت رکھے رکھنا، اور دعا کرتے رہنا کہ اے میرے پرورد گار! ان پر ویسا ہی رحم کر جیسا انہوں نے میرے بیپن میں میری پرورش کی ہے"۔

ایک اور جگہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْعًا ۖ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنًا ﴾ [النساء: ٣٦]

''اور اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو ،اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ کرو ،اور ماں باپ کے ساتھ سلوک واحسان کرو''۔

امام قرطبی فرماتے ہیں: علاء نے فرمایا: اللہ خالق ومنان کے بعد جو شکر واحسان کا اور حسن سلوک، اور اطاعت وفرمانبر داری کے التزام کا سب سے زیادہ حق رکھتا ہے یہ وہی ہے کہ جس پر حسن سلوک کو اللہ نے اپنی عبادت کے ساتھ جوڑا ہے، اور جس کی اطاعت وشکر کو اپنے شکر کے ساتھ جوڑا ہے، وہ وہی والدین ہیں، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ أَنِ ٱشَّكْرُ لِي وَلِوَالِدَيْكَ ﴾ [لقمان: ١٤]

"تو میری اور اینے مال باپ کی شکر گذاری کرو" (الجامع الأحکام القرآن: ۲۳۸/۱۰)

والدین پر شفقت ومہربانی اور انکے ساتھ نیک برتاؤ جنت میں جانے کا اہم سبب ہے جیسا کہ ابوہریرۃ رضی عنہ سے مروی ہے فرماتے

123

بِي كَه رسول صَلَّا اللَّهُ أَنْ فَهُ اللَّهُ اللَّ

" اس کے ناک خاک آلود ہوں، اس کے ناک خاک آلود ہوں، اس کے ناک خاک آلود ہو"، عرض کیا گیا: کس کے اے اللہ کے رسول! آپ مُلَّا لِیُّنِیِّ نے فرمایا: "اپنے والدین کو بڑھاپے کے وقت دونوں میں سے ایک یا دونوں کو جو شخص یائے، اور جنت میں داخل نہ ہو جائے"۔

والدین سے قطع تعلق جملہ اقسام قطع رحمی میں سے سب سے بدترین قسم ہے، اور ان کے ساتھ سخی کا برتاؤ کرنا بڑے بڑے گناہوں میں بڑا گناہ ہے، یہ ملامت اور وفاداری نہ کرنے کی دلیل ہے۔ ابو بکر رفالیہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صَلَّالَیْکِمْ نے فرمایا: «أَلاَ أُنبِئُكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ؟» قُلْنَا: بَلَى، يَا رَسُولَ الله! قَالَ: «الإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَعُقُوقُ الْوَالِدَیْن». [البخاري: ٥٩٧٦، مسلم: ۸۷]

"کیا بڑے بڑے گناہوں کے بارے میں میں تمہیں نہ بتلاؤں"؟
ہم سب نے عرض کیا! ضرور، اے اللہ کے رسول! تو آپ مَلَّالِيَّا مُّمْ نے
فرمایا: "اللہ کے ساتھ ساجھی کھہرانا، اور والدین کی نافرمانی کرنا"۔
والدین کے ساتھ نیک برتاؤ کی چند نشانیاں:

ا- اچھے انداز کے ساتھ رہنا گرچہ وہ دونوں مشرک ہوں:

والدین کے حقوق کی عظمت کے پیش نظر بندے کو ان کے

ساتھ حسن سلوک کا حکم دیا گیا ہے گرچہ وہ مشرک ہی کیوں نہ ہوں، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَ إِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰٓ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطُعُهُمَا وَصَاحِبْهُ مَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾ [لقمان: ١٥]

"اور اگر وہ دونوں تجھ پر اس بات کا دباؤ ڈالیں کہ تو میرے ساتھ شریک کرے جس کا تجھے علم نہ ہو تو تو ان کا کہنا نہ ماننا، ہال دنیا میں ان کے ساتھ اچھی طرح بسر کرنا"۔

اور ایک مقام پر اللہ تعالیٰ نے یوں فرمایا:

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسَنَا ۗ وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بَوْلِدَيْهِ حُسَنًا ۗ وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمُ فَلَا تُطِعْهُمَا ۚ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنْبِتُكُمُ بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ بيه عِلمُ فَلَا تُطِعْهُما ۚ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنْبِتُكُمُ بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٨]

"ہم نے ہر انسان کو اپنے مال باپ کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کی نصیحت کی ہے، ہال اگر وہ یہ کوشش کریں کہ آپ میرے ساتھ اسے شریک کرلیں جس کا آپ کو علم نہیں تو ان کا کہنا نہ مانیے تم سب کا لوٹنا میری ہی طرف ہے، پھر میں ہر اس چیز سے جو تم کرتے تھے کمہیں خبر دول گا۔

اساء بنت ابی بکر و و النام الله بین: رسول صَالَّمَ اللهُ کَمُ موجودگی میں میرے پاس میری ماں آئیں، حالا نکہ وہ مشرکہ تھیں، میں نے رسول الله صَالَ الله عَالَ الله عَالْ الله عَالَ اللهُ عَالَ الله عَالَ الله عَالَ الله عَالَ اللهُ عَالْ اللهُ عَالَ اللهُ عَالِ اللهُ عَالَ اللهُ عَالِ اللهُ عَالِ

105

کی طرف راغب بین، تو کیا میں اپنی مال سے صلہ رحمی کروں؟ تو آپ صَلَّاتُیْمِ فرمایا: «نَعَمَّ: صلِي أُمَّكَ». [البخاري: ٢٦٢٠، مسلم: ١٠٠٣] "جی ہال، اپنی مال کے ساتھ صلہ رحمی کرو"۔

فائده: ابوداود کی روایت میں صراحت ہے: «وَهِيَ رَاغِمَةٌ مُشَرِكَةٌ». یعنی وہ اسلام سے بے زار اور مشرکہ ہیں۔

اگر یہ برتاؤ مشرک والدین کے ساتھ ہے، تو مسلمان والدین کے ساتھ کتنا اچھا برتاؤ ہونا چاہئے گرچہ وہ عاصی اور گنہ گار ہی کیوں نہ ہوں؟۔

## ٢- نفلي جہاد ميں جانے كى والدين سے اجازت طلب كرنا:

عبدالله بن عمرو بن العاص فالنها فرماتے ہیں کہ ایک شخص رسول الله صَالِقَائِم کی خدمت میں حاضر ہو کر جہاد میں جانے کی اجازت مانگ رہا تھا، تو آپ صَالَقائِم نَا فرمایا: «أَحَیُّ وَلِدَاكَ؟» قَالَ: نَعَمَ، قَالَ: هَفَفِيهِمَا فَجَاهِدَ». [البخاري: ۷۹۷، مسلم: ۲۵٤۹] "کیا آپ کے مال باب زندہ ہیں؟"، اس شخص نے جواب: ہاں، تو آپ صَالَقَائِم نے فرمایا: "جاوَ انہیں کے بیج جہاد کرو" یعنی ان کی خدمت کرو۔

جہاد جیسا عمل جو کہ اسلام کے کو ہان کی بلندی ہے ،مال باپ کی اجازت کے بغیر نہیں ہوسکتا، تو بھلا دیگر اطاعت و فرمانبر داری اور تقرب ان کی اجازت کے بغیر کیسے ممکن ہے؟ اور امام نووی نے صحیح مسلم میں ایک مستقل باب قائم کیاہے: "نقلی نماز وغیرہ پر ماں باپ کے ساتھ حسن سلوک کے مقدم ہونے کا بیان"، اور اس کے ضمن میں عابد "جریج" کا واقعہ بیان کیا ہے: (مسلم: ۲۵۵۰)۔

#### ٣- والدين كے دوستوں كے ساتھ حسن سلوك:

والدین کے ساتھ حسن برتاؤ اور وفاداری کی محکیل اس وقت ہوتی ہے جب ان کے دوستوں کے ساتھ تھلائی کے برتاؤ جڑے ر ہیں۔ جیسا کہ عبداللہ بن عمر رہائے ہاں کہ مکہ کے رائے میں ان کی ایک اعرابی (بدو) سے ملاقات ہوگئی، عبداللہ نے اسے سلام کیا، اور جس گدھے پر آپ سوار ہوتے اسی پر اسے بھی سوار کرلیا، اور اینے سر کی پگڑی آتار کر اسے دے دی، (راوی حدیث) عبداللہ بن دینار فرماتے ہیں: ہم لوگوں نے کہا: اللہ آپ کی اصلاح فرمائے، یہ تو دیہاتی (بدو) لوگ ہیں جو معمولی چیزوں سے خوش ہوجاتے ہیں، تو عبداللہ بن عمر فاللہ انے فرمایا: اس کے والد (میرے والد) عمر بن خطاب خالتیر، کے دوست نھے، اور میں نے رسول اللہ صَالَیٰتَا کِمِی فرمات موت سا ع: «إنَّ أَبَرَّ الْبِرِّ صلَّةُ الْوَلَد أَهْلَ وُدِّ أَبِيه». [مسلم: ٢٥٥٢] "سب سے بڑی نیکی یہ ہے کہ آدمی اپنے والد کے دوستوں کے ساتھ صلہ رحمی کرہے"۔

#### س- والدین کے حق میں دعا کرنا:

والدین کے ساتھ حسن سلوک اور رحمت وشفقت کا معاملہ ان کی وفات سے منقطع نہیں ہوتا بلکہ ان کی اولاد کے ساتھ جاری رہتا ہے، اللّٰہ کا فرمان ہے:

## ﴿رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيَّ رَبِّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ ﴿ لَ مُقِيمَ الْعَفْرُ لِي وَلِوَالِدَى ۖ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ دُعَآءِ ﴿ لَ كَا الْعَفِرُ لِي وَلِوَالِدَى ۗ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴾ [إبراهيم: ٤٠-٤١]

" اے میرے پالنے والے! مجھے نماز کا پابند رکھ اور میری اولاد سے بھی، اے ہمارے رب! میری دعا قبول فرما۔ اے ہمارے پرورد گار! مجھے بخش دے، اور میرے مال باپ کو بھی بخش اور دیگر مومنوں کو بھی بخش جس دن حساب ہونے لگے"۔

ابوہریرہ وضائیہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صَلَّالِیْہُ مَ فرمایا: «إِذَا مَاتَ الإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلاَّ مِنْ شَلَاثَةِ: إِلاَّ مِنْ صَدَقَةِ جَارِيةٍ، أَوْ عِلْمِ يُنْتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَد صَالَحِ يَدْعُو لَهُ». [مسلم: ١٦٣١] "جَبِ انسان مر جاتا ہے تو اس کے عمل منقطع ہوجاتے ہیں گر تین طریقوں سے باقی رہے ہیں: صدقہ جاریہ، نفع بخش علم، نیک اولاد جو اس کے لیے دعا کرتی رہے "۔

#### ۵- والدین کی وفات کے بعد ان کی طرف سے خیرات کرنا:

ام المومنين عائشه و النيم الرماتي بين: أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِلنَّبِيِّ عَلَيْهُ إِنَّ أُمِّي افْتُلتَتَ نَفْسَهَا، وَأَظُنْهَا لَوْ تَكَلَّمَتُ تَصَدَّقَتَ؛ فَهَلَ لَهَا أَجَرُّ إِنْ تَصَدَّقَتُ؛ فَهَلَ لَهَا أَجَرُ البخاري: ١٣٨٨]

ایک شخص نے رسول اللہ صَلَّالَیْکِمْ سے کہا: میری ماں کا اچانک انتقال ہو گیا، اور میر اخیال ہے کہ اگر وہ گفتگو کر سکتی تو ضرور خیرات

کرتی، تو اگر میں اس کی طرف سے خیرات کردوں تو کیا انھیں اجر وثواب مل جائے گا؟ تو آپ مَلَّالَّائِمِّانِ فرمایا: "ہاں"۔

#### ٢-مال کے ذریعہ والدین پر احسان:

## 2- بیوی کے حسن سلوک پر والدین کا حسن سلوک مقدم ہے:

آدمی کا اپنی بیوی سے محبت والدین کے حساب پر ہو، یہ درست نہیں ہے، توفیق والا شوہر ہی الفت و محبت کا معیار متعمین کرکے سبھول میں اس کی حکمر انی قائم کرے گا، اور ہر صاحب حق کو اس کا پورا حق عطا کرے گا، اور میان حسن خلق اور حکمت ودانائی کے عطا کرے گا، اور ان کے در میان حسن خلق اور حکمت ودانائی کے

ساتھ الفت و محبت کی فضا قائم کرے گا۔ اور والدین وبیوی کے در میان بہت سے گھریلو اختلافات رونما ہونے کی صورت میں کشادہ دلی اور حسن منطق سے اس کا علاج ممکن ہے۔

والدین میں سے کوئی ایک صحیح علت کی بنیاد پر اگر یکئے سے اس کی بیوی کو طلاق دینے کا مطالبہ کریں، تو ان کی اطاعت و فرما نبر داری واجب ہے، عبداللہ بن عمر رضی عنہ سے مروی ہے فرماتے ہیں: میری ایک بیوی تھی جسے عمر رضی عنہ نا بیند کرتے تھے، تو انھوں نے مجھ سے کہا: اسے طلاق دے دو، تو میں نے انکی بات ماننے سے انکار کردیا، تو عمر رضی عنہ رسول اللہ صلی اللہ عنہ آئے، تو آپ صَلَّ اللَّهُ اللہ عنہ اس کا ذکر کیا، تو آپ صَلَّ اللَّهُ اللہ فرمایا: "اپنے ماں باپ کی اطاعت کرو" (ابودادد: ۱۳۸۸، ابن ماجہ: ۲۰۸۸، مند احمد: فرمایا: "اپنے مال باپ کی اطاعت کرو" (ابودادد: ۱۳۳۸، رقم الحدیث: ۲۱ سے کی

فائدہ: بیوی کے طلاق دینے کے بارے میں والدین کی اطاعت واجب ہے یا نہیں یہ مسلم علماء کے در میان مختلف فیہ ہے درست رائے یہ ہے کہ صحیح علت کے پائے جانے کے بنا پر ہی والدین کی اطاعت واجب ہے، اسی وجہ سے امام احمد بن حنبل کا یہ قول نقل کیا جاتا ہے: جب آپ کے والد عمر رضائفہ جیسے ہوں تو اپنی بیوی کو طلاق دو۔ (کشاف القناع: ۵-۲۳۳/۸)

اس مسلے میں مزید تفصیلات کے لیے شیخ محمد بن عثمین کی کتاب: الفتاوی الجامعہ للمرأة المسلمة: ۱۲۱۲، ملاحظہ فرمائیں۔

## س- میاں وبیوی کے در میان شفقت اور حسن معاشرت:

نرمی و مہربانی کی ہی اساس پر عقد زوجیت کی عمارت قائم ہے، جیسا کہ اللہ سجانہ و تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزُونَجَا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ ﴾ وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ ﴾ [الروم: ٢١]

"اور اس کی نشانیوں میں سے ہے کہ تمہاری ہی جنس سے بویاں پیدا کیں تاکہ تم ان سے آرام پاؤ، اس نے تمہارے در میان اور ہدردی قائم کر دی ، یقینا غورو فکر کرنے والوں کے لیے اس میں بہت سی نشانیاں ہیں"۔

خاوند وبیوی کے در میانی نرمی ومہر بانی کا شمرہ حسن معاشرت ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

> ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ ﴾ [النساء: ١٩] " ان کے ساتھ اچھے طریقے سے بودوباش رکھو"۔

اور اس بنا پر نبی اکرم مَلَّا اللهٔ وصیت عورتوں پر حسن سلوک کرنے کے بارے میں آئی ہے۔ ابوہریرہ وضائی فرماتے ہیں کہ رسول الله مَلَّا اللهُ الله عَرَانَ فَرمایا: «استَتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ خَیْرًا، فَإِنَّ الْمَرَأَةَ خُلِقَتَ مِنَ ضَلَّا اللهُ أَعُوجَ، وَإِنَّ أَعُوجَ مَا فِي الضِّلْعِ أَعُلاَهُ؛ فَإِنْ ذَهَبَتَ تُقِيمُهُ صَلْعً أَعُلاَهُ؛ فَإِنْ ذَهَبَتَ تُقِيمُهُ كَسَرِّتَهُ، وَإِنْ تَرَكَّتُهُ لَمْ يَزَلُ أَعُوجَ، فَاستَتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ». [البخاري: كَسَرِّتَهُ، وَإِنْ تَرَكَّتُهُ لَمْ يَزَلُ أَعُوجَ، فَاستَتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ». [البخاري: كَسَرِّتَهُ، وَإِنْ تَرَكَّتُهُ لَمْ يَزَلُ أَعُوجَ، فَاستَتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ». [البخاري: كونکہ وہ ریڑھ کی ٹیڑھی لیلی سے بنائی گئی ہے ، اور سب سے ٹیڑھا وہ کیونکہ وہ ریڑھ کی ٹیڑھی لیلی سے بنائی گئی ہے ، اور سب سے ٹیڑھا کرنے لگیں ہے جو اس کے بالائی حصہ میں ہے، اگر آپ اسے سیرھا کرنے لگیں گے تو وہ ٹیڑھا ہی رہے گے تو تو ڈر بیٹھیں گے، اور اگر آپ ترک کردیں گے تو وہ ٹیڑھا ہی رہے گا، الہٰذا تم لوگ عورتوں کے بارے میں وصیت قبول کرو"۔

ایک حدیث میں آپ صَّالَیْنَمِّم نے فرمایا: «خَیرُکُمْ خَیرُکُمْ خَیرُکُمْ فَیرُکُمْ فَیرُکُمْ الْآهَلِهِ، وَأَنَا خَیرُکُمْ لاَّهَلِي». [الترمذي: ٣٨٩٥، وصححه الألباني في الصحیحة: ٢٨٥] "تم میں بَهْتر وہ ہے جو اپنے اہل وعیال کے لیے بہتر ہوں"۔ ہو، اور میں تمہاری بنسبت اپنے اہل کے لیے بہتر ہوں"۔

حافظ ابن كثير رِمَاللُّكُم اس آيت: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ ي

[النساء: ١٩] کی تفسیر کے ضمن میں فرماتے ہیں: ان سے پاکیزہ گفتگو کرو، اور حسب استطاعت اپنے ا فعال میں اور شفقت ومہربانی میں حسن پیدا کرو، عورت کی جو چیزیں تمہیں پند ہیں تو تم بھی اس کی پیند بدگ کی خاطر اسی جیسا کرو، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ وَلَمُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِى عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعُرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]

" اور عور تول کے بھی ویسے ہی حق میں جیسے ان پر مر دول کے ہیں اچھائی کے ساتھ"۔

اور رسول الله مَثَّلَقَّهُمْ نَ فَرمایا: «خَیَرُکُمْ خَیَرُکُمْ لاََهْلِهِ، وَأَنَا خَیَرُکُمْ لاََهْلِهِ». [الترمذي: ٣٨٩٥، وصححه الألباني في الصحيحة: ٢٨٥] "تم ميں بہتر وہ ہے جو اپنے اہل کے ليے بہتر ہو، اور تمہاری بنسبت میں اپنے اہل کے لیے بہتر ہوں"۔

نبی اکرم سَلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الله على سے تھا حسن معاشرت، ہمیشہ چہرے پر بشاشت، اور اپنے اہل سے کھیلنا اور ہنسی مذاق کرنا، ان کے ساتھ نرمی کا برتاؤ کرنا، اور نان ونقفہ میں کشادہ دلی کا ثبوت، اپنی بیویوں کو ہنسانا، یہاں تک کہ ام المؤمنین عائشہ واللَّهُ اسے دوڑ کا مسابقہ کرتے اور اس سے ان میں سرور ومحبت ڈالتے۔ (تفسیر ابن کثیر ۲/۲۱۱۔۲۱۲)

خاوند وبیوی کے در میان بہتر معاملہ اور دونوں میں باہمی رضامندی اور انسیت و محبت کے لیے رسول اکرم سَلَّالِیْائِمْ نے ایک اجماعی اصول وضع کیا ہے، ابوہریرہ درضی عنہ سے مروی ہے کہ نبی اکرم سَلَّیْلِیْائِمْ نے فرمایا: «لاَ يَفَرَكَ مُؤْمِنُ مُؤْمِنَةً، إِنَ كَرِهَ مِنْهَا خُلُقًا رَضِيَ مِنْهَا خُلُقًا رَضِيَ مِنْهَا خُلُقًا آخَرَ». [مسلم: ١٤٦٩] "كُونَى مُومَنَ مَر د ايمان والى عُورت سے نفرت نه كرے، (اس ليے كه) اگر اسے اس كى ايك عادت نا پسند ہے، تو دوسرى پسند آجائے گى"۔

نبی اکرم سُلُّا اللَّهِ مُعَلَّیْ اللَّهِ مَعَلَیْ اللَّهِ مَعَالَیْتِ اور آپ کی نرمی وسخاوت اور الطف وعنایت کچھ اس طرح در خشال ہے، جابر بن عبدالله وَلَّا بَیان فرماتے ہیں۔ ججۃ الوداع کے موقع پر ام المومنین عائشہ وَلَا لَٰ جب حالفہ ہو گئیں اور رونے لگیں،اس موقع کے مناسبت سے جابر وَلَی عَنْهُ نے فرمایا: رسول الله مَنَّا اللَّهُ عَلَی نرم طبیعت کے آدمی تھے، اور جب وہ کسی جیز کی خواہش کرتی جس سے دین میں کوئی کی نہ ہوتی تو آپ اسے قبول فرمالیت "(مسلم: ۱۲۱۳)۔

رسول اکرم مَنَّا قَلَیْمُ کَی بِوری سیرت ازواج مطهرات کے ساتھ شفقت و مهربانی کے برتاؤ،اور ان میں خوشی و مسرت ڈالنے اورانسیت کی مثالوں سے معطر ہے، آپ مَنَّا قَلِیْمُ ام المومنین عائشہ وَفَالِنْمُ اسے دوڑ کا مقابلہ کرتے، اور انہیں مسجد میں حبشہ کے لوگوں کے نیزے والے کھیل دیکھنے کی آزادی دینا۔ وہ اسے بڑی قدر کی نگاہوں سے دیکھتی تھیں،اور شوہروں کو لڑکیوں کی نفسیاتی ضرورتوں کے پاس ولحاظ رکھنے کی وصیت کرتی تھیں،یہاں تک کہ آپ مَنَّالِنْدِیَّمْ مِجھے چھپائے رکھتے، اور نیزوں سے کھیل کھیلتے تھے، رسول الله مَنَّالِنْدِیَّمْ مِجھے چھپائے رکھتے، اور نیزوں سے کھیل کھیلتے تھے، رسول الله مَنَّالِنْدِیَّمْ مِجھے چھپائے رکھتے، اور

میں آپ کے ماورے دیکھتی رہتی، اور میں برابر دیکھتی رہتی یہاں تک کہ میں بخود واپس آجاتی، اور نئی عمر کی لڑکیوں کے قدر کا خیال رکھو کہ میں بخود واپس آجاتی، اور نئی عمر کی لڑکیوں کے قدر کا خیال رکھو کہ وہ لذت حاصل ہونے والی چیزیں کچھ سنیں۔ (بخاری: ۱۹۹۰، مسلم: ۱۹۲۸) امام نووی فرماتے ہیں: اس حدیث میں اہل خانہ، ازواج مطہر ات اوران کے علاوہ لوگوں کے ساتھ رسول مَاکَلَیْکِمْ کی شفقت و مہر بانی، اخلاق حسنہ، اور بھلائی کے ساتھ معاشرت کا بیان ہے۔ (شرح صحیح مسلم: ۱۸۴۱) حسنہ، اور بھلائی کے ساتھ معاشرت کا بیان ہے۔ (شرح صحیح مسلم: ۱۸۴۱) خدمت کرتے، ابراہیم بن اسود فرماتے ہیں: میں نے ام المومنین عائشہ ضلامی خدمت کرتے، ابراہیم بن اسود فرماتے ہیں: میں نے ام المومنین عائشہ وظائی ہیں: این اگر م مُنگالیٰ کُھُمْ این گھر کے اندر کیا کرتے ہے؟ فرماتی ہیں: این اللہ غانہ کی خدمت میں رہتے، جب نماز کا وقت آجاتا فرماتی ہیں: این اللہ خانہ کی خدمت میں رہتے، جب نماز کا وقت آجاتا

نبی اگرم صَلَّا اللَّهُمُ کی رفت اور پاکیزہ معاشرت کا یہ مظہر کہ بر سرعوام آپ صَلَّا اللَّهُمُ نے عائشہ وظافیہا سے اپن محبت کے اعلان سے ذرا بھی مضائقہ اور جھبک محسوس نہ کیا، ابو عثمان بیان کرتے ہیں کہ عمر وبن العاص وَلَا اللّٰهُ فَرَماتے ہیں: میں رسول الله صَلَّا اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهُمْ کے پاس آیا اور پوچھا: آپ کے نزدیک لوگوں میں سب سے زیادہ چہتے کون ہیں!؟ آپ صَلَّا اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهُمْ نے فرمایا: "عائشہ"، کہتے ہیں:میں نے بوچھا مردوں میں کون؟ آپ صَلَّا اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهُمْ نے فرمایا: ان کے والد (ابو بکر)، کہتے ہیں: میں نے پوچھا کون؟ آپ صَلَّا اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهُمْ نے فرمایا: ان کے والد (ابو بکر)، کہتے ہیں: میں نے پوچھا کون؟ آپ صَلَّا اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَیْهُمْ نے فرمایا: ان کے والد (ابو بکر)، کہتے ہیں: میں نے پھر بوچھا کون؟ آپ صَلَّا اللّٰهُ اللّٰهُمْ نے فرمایا: "عمر اور آپ صَلَّا اللّٰہُ اللّٰهُمْ نے چند لوگوں

تو آپ صَلَّالَيْءَ مِمَازِ کے لیے نکل جاتے "۔(بخاری: ۱۷۲)

کا نام گنایا، پھر میں اس ڈر سے خاموش ہوگیا کہ کہیں آپ مجھے لوگوں میں سب سے آخر نہ بنا دیں "۔(بخاری: ۴۳۵۸، مسلم: ۲۳۸۸)

آپ چاہت کی انتہا، اور محبت کی جمال وخوبصورتی پر غور کریں تو جس وقت ام المومنین عائشہ و النظیم فرماتی ہیں: میں پانی پیتی حالا نکہ میں حائضہ (ناپاک) ہوتی، پھر وہ پانی کا برتن آپ صَلَّا اللَّهِ اور بھر میرے منہ لگنے کی جگہ پر اپنا منہ لگا کر پانی نوش فرماتے، اور میں ہڑی والے گوشت کے عکر ہے سے گوشت نچوڑ کر کھاتی ، پھر آپ صَلَّا اللَّهِ اسے لیتے اور جدھر سے میں منہ لگا کر کھاتی اسی جگہ آپ بھی منہ لگا کر تناول فرماتے"۔(مسلم: ۳۰۰)۔

یہی وہ چیزیں ہیں جو خاوند اور بیوی کے در میان تعلقات کی بلندیوں کی طرف اشارہ کرتی ہیں، اور خاوند کا بیوی کو کھانا کھلانا لطف وعنایت کا نقطہ آغاز نہیں بلکہ اس کا شار ایسی قربت میں ہوتا ہے جس سے تقریب الہی حاصل ہوتا ہے۔

سعد بن ابی و قاص رضائین بیان کرتے ہیں کہ میں مکہ میں بیار تھا ،اور میری عیادت کرنے نبی کریم سکاٹیٹی تشریف لائے، تو میں نے کہا: میرے پاس مال ہے اور میں پورے مال کی وصیت کرنا چاہتا ہوں تو آپ سکاٹیٹی نے فرمایا: "نہیں" کہتے ہیں پھر میں نے کہا: آدھا؟، آپ سکاٹیٹی نے فرمایا: "نہیں" کہتے ہیں کہ پھر میں کہا: ایک تہائی، آپ سکاٹیٹی نے فرمایا: "ایک تہائی، آپ سکاٹیٹی نے فرمایا: "ایک تہائی، ایک تہائی، آپ سکاٹیٹی نے فرمایا: "ایک تہائی اور یہ بھی زیادہ ہے، آپ ایپ وارثین

کو مالداری کی حالت میں چھوڑ کر جائیں یہ اس سے بہتر ہے کہ آپ انھیں فقیر چھوڑیں کہ وہ لوگوں کے سامنے دست سوال بڑھائیں، اور جو کچھ بھی تم نے ان پر خرچ کیا وہ تمہارے حق میں صدقہ ہے، حق کہ وہ لقمہ جو تم نے اپنی بیوی کے منہ میں ڈالا، امید ہے اللہ آپ کی شان کو بلند کریگا، آپ سے لوگ فائدہ اٹھائیں ،اور دشمنان دین آپ سے نقصان اٹھائیں گے "۔(بخاری: ۵۳۵۴، مسلم: ۱۹۲۸)

بیوی کے ساتھ کھیل کود سے اس کی شروعات نہیں بلکہ رسول اللہ مَنْ اللّٰہ عَنْ اللّٰہ مَنْ اللّٰہ اللّٰہ مَنْ اللّٰہ ال

جب خاوند وبیوی کے مابین پاکیزہ محبت ہو تو ان دونوں میں سے ہر ایک دوسرے کا بھلائی کے کامول میں تعاون کرتے ہیں، ابوہریہ رفی عنیٰ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صَلَّاتُیْم کے فرمایا: «رَحِمَ اللهُ رَجُلاً قَامَ فِي اللَّیْلِ فَصَلَّی وَأَیْقَظَ الْمَرَأَتَهُ، فَإِنْ أَبَتَ نَضَحَ فِي وَجَهِهَا الْمَاءَ، رَحِمَ اللهُ الْمَرأَةُ قَامَتُ مِنَ اللَّیلِ فَصَلَّتُ وَأَیْقَظَتُ زَوجَها، فَإِنْ أَبَی نَضَحَتُ فِي وَجَهِهِ الْمَاءَ، رَحِمَ اللهُ الْمَرأَةُ قَامَتُ مِنَ اللَّیلِ فَصَلَّتُ وَأَیْقَظَتُ زَوجَها، فَإِنْ أَبَی نَضَحَتُ فِي وَجَهِهِ الْمَاءَ». [أبو داود: ۱۳۰۸، نسائی: ۲۰۵۲، (صحیح)] نظر کی رحمتوں کا نزول ہو ایسے شوہر پرجو رات میں بیدار ہو کر قیام اللیل کرے ، اور این بیوی کو بیدار کرے، اور اگر وہ نہ اٹھے تو اس کے منہ پر یانی کا چھینٹا مارے، اور اللہ کی رحمتیں نازل ہوں اس بیوی پر جو منہ پر یانی کا چھینٹا مارے، اور اللہ کی رحمتیں نازل ہوں اس بیوی پر جو

رات میں بیدار ہو کر نماز پڑھے، اور اپنے شوہر کو بھی بیدار کرے، اگر وہ اٹھنے سے انکار کرے تو اس کے منہ پر یانی کا چھینٹا مارے"۔

شادی کی قیمت کا اندازہ یہاں سے لگایا جاسکتا ہے کہ یہ مضبوط باهمی الفت و محبت میں ڈوبا ہوا، اور شفقت و رحمت کا مرقع کنبه وخاندان کے لیے حقیقی ضامن ہے، اور یہی بلند ساج ومعاشرے کی عمارت کی بنیاد ہے جو صحیح معنوں میں معاشرے کو چین وسکون فراہم کرسکتا ہے۔ آپ کو سخت تعجب ہو گا کہ بعض خاوند نے قوام کا معنی دھار دار تلوار، فینچی کی طرح کاٹنی والی زبان سمجھا ہے ،اسی وجہ سے اپنے بیوی بچوں کو ڈراتے دھمکاتے ہیں، آپ انہیں منہ بسوڑنےوالے اور نہایت سخت یائیں گے، نہ تو ان کا دل گیھلتا ہے ،اورنہ ہی ان کے احساس وشعور میں کوئی حرکت وجنبش ہوتی ہے۔

یہ ایک ایسی مسلمہ حقیقت ہے جو تحقیق و تامل کا متقاضی ہے، خاوند وبیوی کے در میان خاندانی ظلم و تشدد معاشرے میں ایک ایذا رساں رواج کی شکل اختیار کرتا جا رہا ہے ،اور اس کا معدل آئے دن فزوں تر ہوتا جا رہا ہے، یہ ناقابل انکار حقیقت ہے کہ طلاق، میاں بیوی کے در میان تنازعہ بڑھتا جارہا ہے، اور عورتیں مر دوں کی نگاہوں میں کمزور ہوتی جارہی ہیں، اور ان کے مادی و معنوی حقوق کو کمتر مسمجھا جا رہا ہے حالائکہ ان کے حقوق کی کفالت اوران کے خلاف جنم لینی والی بیاریوں کے علاج کی ذمہ داری تھی شریعت نے لے رکھی ہے۔ اگر سختی اور تشدد ہی خاوند وبیوی کے تعلقات ورشتوں پر حکم انی کرے تو آپ اس کے بعد رونما ہونے والے تنازعہ، ظلم، گریلو درد سری، بچوں میں بکھراؤ کو قطعاً تعجب کی نگاہوں سے نہ دیکھیں، رسول اللہ مَلَّی اللّٰہ مَلَا کہ اللّٰہ کا بجلا کرنا چاہتا ہے تو ان میں رفق ونرمی ڈال دیتا ہے "۔

# ۳- اہل وعیال پر رحمت وشفقت:

انس بن مالك وللنه فرمات بين: «هَا رَأَيْتُ أَحَدًا كَانَ أَرْحَمَ بِالْعِيَالِ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكَ ﴾. [مسلم: ٢٣١٦] "ميں نے اہل وعيال پر رُسُولَ اللّهُ صَلَّالِيْمَ لِمُ سِن بِرُهُ كُر رحمت وشفقت كرنے والانه و يكها"۔

اسامہ بن زید رضی ہا سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ نبی کریم مَثَلِ اللّٰهِ کَی صاحبزادی آپ مَثَلِ اللّٰهِ کَی پاس یہ خبر جمیعی: کہ میرابیٹا جا مکنی کے عالم ہے آپ ہمارے پاس آئیں، تو آپ مَثَلِ اللّٰهِ مَا أَخَدَ وَلَهُ مَا أَغَطَى، وَكُلُّ شَيْءِ عِنْدَهُ بِأَجَلِ مُسَمَّى؛ فَلْتَصبِر لَلّٰهِ مَا أَخَدُ وَلَهُ مَا أَغَطَى، وَكُلُّ شَيْءِ عِنْدَهُ بِأَجَلِ مُسَمَّى؛ فَلْتَصبِر وَلَيْهِ مَا أَخَدَ وَلَهُ مَا أَغَطَى، وَكُلُّ شَيْءِ عِنْدَهُ بِأَجَلِ مُسَمَّى؛ فَلْتَصبِر وَلَيْهِ مَا أَخَدَ وَلَهُ مَا أَغَطَى، وَكُلُّ شَيْءِ عِنْدَهُ بِأَجَلِ مُسَمَّى؛ فَلْتَصبِر وَلَيْهِ وَلَيْهِ اللّٰهِ كَا ، اور جو دیا وہ مجی اس کا ہے۔ اور اللّٰد کا ، اور جو دیا وہ مجمی اسی کا ہے۔ اور اللّٰد کا بیک مقررہ مدت ہے، اس لیے صبر کریں، اور اللّٰد سے بھلائی کی امید رکھیں "ربخاری: ۱۲۸۳، مسلم: ۹۳۲)۔

پھر دوبارہ رسول اللہ کے پاس ضرور آنے کی قشم دلا کر خبر جھیجی، تو

آپ مَنْ اللّهُ اللهِ تَحابَہ سعد بن معاذ بن جَبل، ابی بن کعب اور زید بن ثابت اور چند اشخاص کے ہمراہ وہال پہونچ، آپ مَنْ اللّهُ آکے پاس بچہ لایا گیا، اور اس کی سانس رک رک کر چل رہی تھی، اسامہ فرماتے ہیں: میرا خیال ہے کہ آپ مَنْ اللّهُ فِی مَانْد ہے، آپ مَنْ اللّهُ عَنْ عَبَادِهِ اللّهُ عَنْ عَنْ عَبَادِهِ اللّهُ عَنْ عَبَادِهُ اللّهُ عَنْ عَبَادِهُ اللّهُ عَنْ عَبَادُهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ عَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ

ابوہریرہ وضائینہ فرماتے ہیں: رسول اللہ مَنَّالِیْنَیْم نے حسن بن علی وظائیہ اور آپ کے پاس اقرع بن حابس التمیمی بیٹھے تھے، تو استے میں اقرع نے فرمایا: میرے دس لڑکے ہیں، اور میں نے ان میں سے کسی کو کبھی بوسہ نہ دیا، ان کی طرف دیکھ کر رسول اللہ مَنَّالِیْنِیْم نے فرمایا: «مَنَّ لاَیْرَحَمُ لاَ یُرْحَمُ الله یُرْحَمُ ». [البخادی: ۹۹۸ه] "جو رحم نہیں کرتا، اس یر رحم نہیں کیا جاتا"۔

 یہ قدرت نہیں کہ ہم تمہارے دل میں رحمت پیدا کردیں جبکہ اللہ نے اسے تمہارے دل سے نکال دیا ہے "۔

بچیوں پر رحم کرنے کی خصوصی تاکید آئی ہے، جابر بن عبداللہ وظافیۃ فرماتے ہیں: اللہ کے رسول مَلَّا اللّٰهِ مِّا اللّٰهِ مَلَ کُنَّ لَهُ شَلاَتُ بَنَاتِ يُوَوِيهِنَّ، وَيَكَفُلُهُنَّ، وَجَبَتَ لَهُ الْجَنَّةُ الْبَتَّةَ »قَالَ: قيلَ: يَا يُوَوِيهِنَّ، وَيَكَفُلُهُنَّ، وَجَبَتَ لَهُ الْجَنَّةُ الْبَتَّةَ »قَالَ: فَرَأَى رَسُولَ الله إفَإِنْ كَانَتِ اثْنَتَيْنِ »قَالَ: فَرَأَى رَسُولَ الله إفَإِنْ كَانَتِ اثْنَتَيْنِ ؟قَالَ: ﴿ وَإِنْ كَانَتِ اثْنَتَيْنِ »قَالَ: فَرَأَى بَعْضُ الْقَوْمِ أَنَّ لَوْ قَالُوا لَهُ: وَحدةً، لَقَالَ: وَاحِدةً ». [أحمد: ١٥٠/٢٢، بغضُ الْقَوْمِ أَنَّ لَوْ قَالُوا لَهُ: وَحدةً، لَقَالَ: وَاحِدةً ». [أحمد: ١٤٢٤/ ١٥، وقم: ١٤٢٤ ، ورمت وشفقت كا معاملہ كرتا ہے، اور ان كى كفالت (كلانا پلانا) لور ان بير رحمت وشفقت كا معاملہ كرتا ہے، اور ان كى كفالت (كلانا پلانا) كرتا ہے، تو يقينا اس پر جنت واجب ہو جاتی ہے "۔

جابر رضائین فرماتے ہیں کہ رسول الله مَلَّالِیَّا کُیْ سے عرض کیا گیا کہ اگر دو بچیاں ہوں ؟ تو آپ مَلَّالِیُّا مِن فرمایا: "اگرچہ دو ہوں"، بعض لوگوں کا خیال ہے کہ اس وقت اگر آپ مَلَّالِیُّا مِن ایک کے بارے میں بوچھتے تو آپ ایک کے بارے میں بھی فرما دیتے۔

# اہل وعیال پر شفقت کے تقاضے:

### ا-خوش اسلوبی کے ساتھ اہل وعیال پر خرچ کرنا:

 1/11

أَصْحَابِهِ فَي سَبِيلِ اللهِ». [مسلم: ٩٩٤] "افضل دينارجو آدمی خرچ أُ كرتا ہے وہ يہ ہيں: وہ دينار جو وہ اپنے اہل وعيال پر خرچ كرے، اور وہ دينار جو وہ اللہ كى راہ ميں سوارى پر خرچ كرے، اور وہ دينار جو الله كى راہ ميں اپنے دوستول پر خرچ كرے "۔

ابوقلابہ (جو اس حدیث کے ایک راوی ہیں) فرماتے ہیں کہ آپ صُلَّا اللهُ اللهِ اس میں اہل وعیال سے شروع کیا، ابوقلابہ فرماتے ہیں: اس شخص سے بڑھ کر اجرو تواب والا کون ہوسکتا ہے جو اپنے چھوٹے چھوٹے بچوں پر خرچ کرتا ہے، اللہ انہیں پاک دامن بنادے، یا اس شخص کے ذریعہ انہیں نفع بہونچا دے ،اور انہیں بے نیاز بنا دے۔

ابوہریره رضائیہ فرماتے ہیں کہ رسول الله مَثَّالِیُّا مِنْ فَرمایا: «دینَارٌ أَنْفَقْتَهُ فِي رَقَبَةٍ، وَدِینَارٌ تَصَدَّقْتَ بِهِ عَلَى مَسْكِین، وَدینَارٌ أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ، أَعْظَمُهَا أَجْرًا: الله عَلَى مَسْكِین، وَدینَارٌ أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ، أَعْظَمُهَا أَجْرًا: الله عَلَى أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ، أَعْظَمُهَا أَجْرًا: الله عَلَى أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ، أَعْظَمُهَا أَجْرًا: الله عَلَى أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ، أَعْظَمُها أَجْرًا:

" وہ دینار جیسے آپ جہاد میں خرچ کریں،اور وہ دینار جو آپ گردن آزاد کرانے کے لیے خرچ کریں، اور وہ دینار جو آپ مسکین کو خیرات کریں، اور وہ دینار جو آپ اپنے اہل وعیال پر خرچ کریں، ان میں سے بڑھ کر اجرو تواب والا وہ دینار ہے جو آپ اپنے اہل وعیال پر خرچ کریں۔
خرچ کریں۔

میر اخیال ہے کہ ان دونوں حدیثوں کا مقصود وہ واجب نفقہ ہے

جس کے بغیر کنبہ وخاندان کے تھمبے کھڑے نہیں رہ سکتے، لیکن جائز چیزوں میں کافی دریا دلی، اور کھیل وکود اور ٹہلنے گھومنے کی چیزوں میں اسراف یہ اس حدیث کا مقصود نہیں جبکہ ہمارے دور میں یہ چیزیں کثرت سے پائی جارہی ہیں۔

## ٢- اولاد كى تبخشش وعطيه مين عدل وانصاف:

نعمان بن بشر رفائی فرماتے ہیں: "میری مال نے میرے باپ سے میرے لیے ان کے مال سے ہدیہ طلب کیا، تو میرے باپ نے مجھے ہدیہ عطا کر دیا، تو میری مال نے کہا: میں اس وقت تک اس ہدیہ سے خوش نہیں ہول جب تک کہ آپ اس پر رسول اللہ منگالیا فیم کو گواہ نہ بنا لیں، میں جھوٹا بچہ تھا میرے والد میرا ہاتھ بکڑ کر مجھے لے کر نبی اکرم منگالیا فیم کی بنت رواحہ ان کی مال (عمرہ) بنت رواحہ ان کے لیے مجھے سے ہدیہ طلب کیا ہے، تو آپ منگالیا فیم نے بوجھا۔ کیا ان کے علاوہ اور بھی تمہاری دوسری اولاد ہے "۔ تو انھوں نے فرمایا: ہاں، کے علاوہ اور بھی تمہاری دوسری اولاد ہے "۔ تو انھوں نے فرمایا: ہاں، کیم فرمایا: میں اسے دیکھوں گا۔ آپ منگالیا فیم نے فرمایا: "مجھے ظلم پر گواہ میں بناؤ"۔ (بخاری: ۲۱۵۰، مسلم: ۱۹۲۳)

# س- اولاد کی تعلیم وتربیت:

اولادپر رحمت وشفقت کی سب سے عظیم قشم اطاعتوں پر ان کی تربیت اور بھلے کامول پران کی پرورش وپرداخت کرنی ہے، بالخصوص موجودہ دور میں جس پر نفس پرستی اور شکوک وشبہات بکثرت موجود

ر ہیں، او رشہوت و فتنہ کا دور دورہ ہو، اور یہی تربیت اللہ کے اس قول کی کی متقاضی ہے:

﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوٓاْ أَنفُسَكُمْ وَأَهۡلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلۡحِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦]

"اے ایمان والو!تم اپنے آپ کو اور اپنے گھر والوں کو اس آگ سے بحاؤ جس کا ایند ھن انسان ہیں اور پتھر"۔

آپِ مَلْ اللّٰهُ مَا كَ اللّ قُول كَا بَحِى بَهِ مَطلَب ہے: «أَلا كُلُّكُمْ رَاعٍ، وَكُلُّكُمْ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِه؛ فَالإَمَامُ اللّٰذِي عَلَى النَّاسِ رَاعِ وَهُو مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِه، وَالْمَرْأَةُ رَاعِيةٌ عَلَى أَهْلِ بَيْتِ زَوِجِها وَوَلَدِه وَهِيَ مَسْؤُولُةٌ عَنْ رَعِيَّتِه، وَالْمَرْأَةُ رَاعِيةٌ عَلَى أَهْلِ بَيْتِ زَوْجِها وَوَلَده وَهِيَ مَسْؤُولَةٌ عَنْهُمْ، وَعَبَدُ الرَّجُلِ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَهُو مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ». وَهُو مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ». وَهُو مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ». وَهُو مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ». وَهُو مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ».

"خبر دار! تم سب ذمہ دار ہو، اور تم سب سے تمہاری ذمہ داری کے بارے میں پوچھا جائے گا، امام لوگوں کا ذمہ دار ہے ،اور اس سے اس کی ذمہ داری کے بارے میں پوچھا جائے گا، آدمی اپنے اہل وعیال کا ذمہ داری کے بارے میں پوچھا جائے گا، آدمی اپنے اہل وعیال کا ذمہ دار ہے، اور اس سے اس کی ذمہ داری کے بارے میں پوچھا جائے گا،اور عورت اپنے شوہر کے اہل خانہ اور اولاد کی ذمہ دار ہے اوراس سے اس کی ذمہ داری کے بارے میں پوچھا جائے گا،اور آدمی کا غلام سے اس کی ذمہ داری کے فران کے مال کا ذمہ دار ہے، اور اس سے اس کی ذمہ داری کے

بارے میں پوچھا جائے گا۔اور تم میں سے ہر آدمی ایک دوسرے کا ذمہ دار ہے، اور ہر کوئی اپنی ذمہ داری کے بارے میں پوچھا جائے گا"۔

بچوں کی تربیت کے تعلق سے بہت ساری شرعی نصوص اطاعت وفرمانبر داری پر وارد ہوئی ہیں، جیسا کہ عبداللہ بن عمر وبن العاص وفائی اللہ فرمات ہیں کہ رسول مُلَّا اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ وَهُمَ فَرمات ہیں کہ رسول مُلَّا اللہ اللہ فرمایا: «مُرُوا أَوْلاَدَكُمْ بِالصَّلاَةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَنِينَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ سِنِينَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ سِنِينَ،

" اپنے بچوں کو نماز کا حکم دو جب وہ سات برس کے ہوں، اور جب وہ دس برس کے ہو جائیں تو انھیں نماز کے لیے مارو، اور انہیں الگ الگ سلاؤ" (ابوداود: ۴۹۵، صحیح)

 1/15

سلف صالحین اپنے بچوں کو روزے کی تربیت کرتے تھے، ربیج بنت معوذ فرماتی ہیں کہ نبی کریم مَلَّالیَّا الله انساری کی بستی کی جانب وس محرم (عاشوره) کی صبح اپنا ایک قاصد بھیجا کہ جاؤلوگوں کو یہ بتادو: «مَنَ أَصَبَحَ مُفَطِرًا فَلْیُتمَّ بَقیَّةَ یَوْمه، وَمَنْ أَصَبَحَ صَائمًا فَلْیَصُمْ» قَالَتَ: فَکُنَّا نَصُومُهُ بَعَدُ، وَنُصَومُ صَبَیانَنَا، وَنَجَعَلُ لَهُمُ اللَّعْبَةَ مِنَ الْعِهْنِ؛ فَإِذَا بَکَی أَحَدُهُمْ عَلَی الطَّعَامِ أَعَطَیْنَاهُ ذَاكَ حَتَّی مِنَ الْعِهْنِ؛ فَإِذَا بَکی أَحَدُهُمْ عَلَی الطَّعَامِ أَعَطَیْنَاهُ ذَاكَ حَتَّی مِنَ الْعِهْنِ؛ فَإِذَا بَکی أَحَدُهُمْ عَلَی الطَّعَامِ أَعَطَیْنَاهُ ذَاكَ حَتَّی مِنَ الْعِهْنِ؛ فَإِذَا بَکی أَحَدُهُمْ عَلَی الطَّعَامِ أَعَطَیْنَاهُ ذَاكَ حَتَّی مِنَ الْعِهْنِ؛ فَإِذَا بَکی أَحَدُهُمْ عَلَی الطَّعَامِ أَعَطَیْنَاهُ ذَاكَ حَتَّی

"جو بلا روزہ کے صبح کیے ہیں وہ اپنے دن کے بچے ہوئے جھے کو روزے کی حالت ہی میں کو روزے کی حالت ہی میں خوص صبح کیے ہیں وہ بھی روزے رکھیں"۔ فرماتی ہیں کہ ہم سب اس کے بعد روزہ رکھتے تھے، اور اپنے بچول کو بھی روزہ رکھواتے تھے، اور ہم اون کے بنے ہوئے کھلونے ان کے لیے تیار کرلیتے، ان میں سے جب کوئی بی کے بنے ہوئے کھلونے ان کے لیے تیار کرلیتے، ان میں سے جب کوئی بی کھانے کے لیے بھوک سے رونے لگتا تو ہم اسے دے دیتے اور وہ اس سے افطار تک کھیلتا رہتا۔

اولاد کی تربیت میں کو تاہی اور انحراف سے ان کو بچانے کی تدبیر نہ کرنا یہ ان کے ساتھ بہت بڑا دھوکا اور خیانت ہے، رسول الله صَّالِیْنَا لَمُ نَعِید نہ کرنا یہ ان کے ساتھ بہت بڑا دھوکا اور خیانت ہے، رسول الله صَّلَا لَیْنَا الله کُرمایا: «مَا مِنْ عَبْدِ اسْتَرْعَاهُ اللهُ رَعِیَّةً، فَلَمْ یُحِطَّهَا إِلاَّ بِنُصْحِهِ إِلاَّ لَمْ یَجِد رَائِحَة الْجَنَّةِ». [البخاری: ۱۵۲۹، مسلم: ۱۸۲۹] " جس بَندے کو الله رعیت دے اور وہ موت تک ان سے دھوکا کرتا رہے، تو اللہ سجانہ وتعالی نے اس پر جنت حرام کردی ہے"۔

اس معنی کی ایک اور حدیث بھی صحیح بخاری: ۱۵۱۷، اور صحیح مسلم: ۱۸۲۹ میں وارد ہوئی ہے۔

ابن القیم رم الله فرماتے ہیں: یہ جاننا انتہائی ضروری ہے کہ رحمت وشفقت ایسی خوبی ہے جو بندوں کو منافع ومصالح فراہم کرنے کا تقاضا کرتی ہے، گرچہ یہ نفس کو ناگوار ودشوار گذار ہی کیوں نہ ہو، حقیقی شفقت ومہربانی یہی ہے، تمہارے حق میں سب سے بڑا مہربان وہ ہے جوتم پر تمہارے مصلحتوں تک بہونجانے میں سختی کرے، باپ کی اینے سٹے پر شفقت یہ ہے کہ وہ علم وعمل کے ادب سکھنے پر اسے مجبور کرے، اور مارو غیرہ سے اس پر سختی کرے، اور اسے اس کی ان شہوتوں سے باز رکھے جو اس کے لیے ضرور رسال ہیں، اور جب وہ اس میں سستی برتے تو سمجھ لینا کہ وہ باپ اینے پیٹے پر بہت کم شفقت والا ہے۔ اور اگر یہ گمان کرنے لگے کہ وہ اس پر نرمی کرتا، اور تفریح کر تا اور اسے راحت و سکون پہونجا تا ہے تو یہ سمجھ لینا کہ یہ نادانی سے جڑی شفقت ہے جیسے ماں کی شفقت۔

#### ٣- اولاد كو بد دعا نه دينا:

بنیادی طور پر والدین میں بچوں کے تعلق سے نرمی ومہر بانی پائی جاتی ہے، لیکن ان میں بعض غصہ کے وقت اپنے نفس پر قابو نہیں پاتے، دعا کے معاملے کو بالکل معمولی سمجھنے لگتے ہیں، اور اس کے خطرناک انجام کوبلا محسوس کیے ہوئے اولاد کو بددعاؤں سے نوازنے





# دین رحمت کی پانچویں جھلک

مخالفین کے ساتھ نرمی کا برتاؤ







#### ا- علماء ودعاة کے مابین اختلاف کے وقت نرمی وشفقت:

علماء وطلبہ کے در میان اختلاف کا چلن بہت پر انا ہے، اگر اس سے کوئی محفوظ ہوتا تو صحابہ کرام رضی الندم ضرور محفوظ ہوتے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغَنَلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَّجِمَ رَبُّكَ ۚ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ [لآ مَن رَّجِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ [هود: ١١٨-١١٩]

"(اگر آپ کا رب چاہتا تو سب لوگوں کو ایک راہ پر ایک گروہ کر دیتا)وہ تو برابر اختلاف کرنے والے ہی رہیں گے، بجز ان کے جن پر آپ کا رب رحم فرمائے، انہیں تو اسی لیے پیدا کیا ہے"۔

لیکن اہل علم و تقویٰ کی یہ خوبیاں رہی ہیں کہ باہم اختلاف کے باوجود خزینہ الفت کو محفوظ رکھتے، اور محبت وشفقت کی جڑوں کو متز لزل نہ ہونے دیتے، بلکہ اللہ کے اس فرمان کو عملی جامہ پہناتے۔

﴿ وَلَا تَنسَوا ٱلْفَضْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣٧]

"اورآپس کی فضیلت وہزرگی کو فراموش نہ کرو"،اور نہ ہی ان کا باہمی اختلاف انہیں بغاوت، ظلم و تعدی اور حقوق کی پامالی کی راہ د کھاتا، اور یہی وہ چیز ہے جس سے بیچنے کی آپ سَلَّالِیَّا مِنْ تاکید فرمائی ہے: ﴿

151

«الْكِبْرُ بَطَرُ الْحَقِّ، وَغَمْطُ النَّاسِ». [مسلم: ٩١] "كبر: حَقْ كَا انكار اور لُوگوں كو كمتر وحقير سجھنا ہے"۔

اہل علم کے در میان اختلاف رونما ہونے کی صورت میں وہ یہ کہتے ہیں، آپ نے جو فرمایا وہ کبھی بجا ہے ،اور میں نے جو کہا وہ درست ہے، اور ہم دونوں وہ سارے ہیں جو راہی کو راہ دکھائیں گے۔ اور ہمارے اختلاف ہم سب پر کوئی مضائقہ نہیں ہے۔ (جامع بیان العلم وضلہ ۲/۸۷)۔

شخ الاسلام ابن تیمیہ رمالتہ صحابہ کرام رفخی اللہ کے اختلاف کو یوں بیان فرماتے ہیں: صحابہ کرام رفخی اللہ میں مشورہ وفی بیان فرماتے ہیں: صحابہ کرام رفخی اللہ اوقات علمی وعملی مسکلہ وخیر خواہی کے ماحول میں بحث کرتے، اور بسا اوقات علمی وعملی مسکلہ میں ان کا قول مختلف ہو جاتا، لیکن اس کے باوجود ان میں الفت، عصمت، اور دینی اُخوت باقی رہتی (مجموع الفتادیٰ:۱۷۲/۲۴)۔

شیخ الاسلام مزید فرماتے ہیں: علمی و اعتقادی مسائل میں بھی ان کی بحث حبیر جاتی کیکن ان کا اتحاد اور الفت باقی رہتی۔ (مجوع الفتادیٰ: ۱۹/ ۱۲۳)

ہو بہو اس موضوع پر امام شاطبی رمالتکہ بعض مفسرین سے صحابہ کے اختلاف کو بیان فرماتے ہیں: اختلاف کے باوجود وہ اہل محبت اور ایک دوسرے کے خیر خواہ تھے،اور ان میں اسلامی بھائی چارگی باتی تھی۔ (الموافقات: ۱۹۳/۵) یہ آفاقی کشادہ دلی اور گہری سوجھ بوجھ یقینا ان کے دینی بصیرت کی علامت تھی، کیکن اجتہادی مسائل میں اختلاف جب قطع تعلق اور ظلم تک پہونچادے تو یہ دینی بصیرت میں کمزوری کی علامت سمجھی جائے گی، اس کا شار علمی کم مائیگی اور ورع و تقویٰ میں قلت و کمی مانی جائیگی۔ اور میری نظرِ میں یہ بڑی خوبصورت بات ہے جو امام شاطبی نے بعض مفسرین سے نقل کیا ہے: وہ تمام مسائل جو اسلام میں نمودار ہوئے، اور اس میں لو گوں کا ختلاف ہوا، کیکن اس اختلاف نے ان کے در میان د شمنی وعداوت، بغض و کینه اور فرقه بندی نهین حچوراً، تو هماری معلومات بھر وہ اسلامی مسکلہ ہے، اور ہر وہ مسائل جو اجانک آئے، اور اس نے عداوت و نفرت، برے القاب، اور قطع تعلق کو واجب کردئے تو ہماری جانکار ی کے مطابق اس کا دینی امور سے کچھ بھی سروکار نہیں، اور انھیں جیسے مسائل کے بارے میں رسول صَّالِقَیْمُ کااس آیت کی تفسیر میں مرادہے:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا ﴾ [الأنعام: ١٥٩] "بيثك جن لوگول نے اپنے دين كو جدا جدا كرديا اور كروہ كروہ بن گئے"۔

ہر صاحب دین وعقل پریہ واجب ہے کہ ان چیزوں سے اپنے آپ کو بچائے، اور اس کی دلیل اللہ کا یہ قول ہے:
﴿ وَٱذْ كُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ إِذْ كُنتُمُ أَعَدًآ اُ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمُ فَوَاذْ كُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ إِذْ كُنتُمُ أَعَدًآ اُ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمُ فَا فَاصَبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانًا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]

"اور الله تعالی کی اس وقت کی نعمت کو یاد کرو جب تم ایک دوسرے کے دشمن تھے، تو اس نے تمہارے دلوں میں الفت ڈال دی، پس تم اس کی مہربانی سے بھائی بھائی ہوگئے"۔

اختلاف کرکے قطع تعلق کرنا یہ ایسی بدعت ہے جسے خواہش پر ستوں نے ایجاد کیا ہے، اور یہ ظاہر سی بات ہے کہ اسلام الفت، باہمی محبت، رحمت نرمی کے ساتھ ساتھ لطف وعنایت کی بھی دعوت دیتا ہے، للہذا جو رائے کسی اختلاف کی رہنمائی کرے، وہ دین سے خارج ہے۔ (الموافقات: ۱۹۳/۵)

سلف صالحین کی الفت کی مثالیں اور باہم معافی و تلافی اور معذرت کے تعلق سے بڑی کمبی بحث موجود ہے، اور اس بارے میں خوب لکھا گیا ہے، لیکن میں صرف دو مثالیں آپ کی خدمت میں پیش کر رہا ہوں:

پہلی مثال: یونس الصدفی فرماتے ہیں: امام شافعی سے بڑھ کر سمجھ دار آدمی میں نے نہ دیکھا، ایک دن میں نے ایک مسئلہ میں ان سے بحث ومناظرہ کیا، ہم لوگ وہاں سے نکل گئے، پھر ان سے ہماری ملاقات ہوگئ، تو انھوں نے میرا ہاتھ پکڑ کر کھا: اے ابو موسی! کیا یہ استقامت نہیں کہ ہم بھائی بھائی بن کر رہیں، گرچہ ایک مسئلہ میں ہم دونوں متفق نہ ہوں؟۔

امام ذہبی امام شافعی کے کلام پر تعلیق چڑھاتے ہوئے فرماتے ہیں:

یہ اس امام کے کمال عقل پر روز روش کی طرح عیاں ہے، اپنے نفس کی فقہ پر واضح دلیل ہے، اور شرفاء برابر اختلاف کرتے ہیں (سر اعلام النباء: ۱۲/۱۰-۱۷)۔

دوسری مثال: شیخ الاسلام ابن تیمیه فرماتے ہیں: یہ ماثور ہے کہ رشید نے سینگی لگوائی، امام مالک سے فتویٰ پوچھا تو انھوں نے وضو نہ كرنے كا فتوىٰ ديا، يعنى سينكَى لكوانے سے وضو نہيں ٹوٹنا، (امام ابوحنيفه وامام احمد کے نزدیک پیشاب ویاخانہ کے راستہ کے علاوہ بھی جو بدن سے نجاست نکلے اس سے وضو ٹوٹ جاتا ہے جبکہ امام مالک وشافعی کا مذہب یہ ہے کہ وضو نہیں ٹوٹا) ایک روز ابو یوسف نے رشید کے پیچھے نماز پڑھی، تو ابو یوسف سے یہ سوال کیا گیا: کیا آپ ان کے پیچھے نماز پڑھتے ہیں؟ ابویوسف نے جواب: سبحان اللہ ایسے جیسے اجتہادی مسکے کی بنیاد پر اماموں کے پیچھے نماز پڑھنا ترک کرنا یہ اہل بدعت جیسے رافضہ اور معتزلہ کی پہیان ہے، اور اسی طرح جب امام احمر سے فتویٰ یو چھا گیا، تو انھوں نے وضو کے واجب ہونے کا فتویٰ دیا، تو سوال كرنے والے نے ان سے كہا: اگر امام وضو نہيں كرتا ہے تو كيا ہم ا سکے پیچھے نماز پڑھیں؟ توآپ نے فرمایا: سبحان اللہ! کیا آپ سعید بن المسیب اور امام مالک کے پیچھے نماز نہیں پڑھتے۔ یعنی ان دونوں کا فتویٰ ہے کہ دونوں پیشاب ویاخانہ کے علاوہ نکلی ہوئی نجاست پر وضو واجب تنہیں۔ (مجموع الفتویٰ: ۲۰/ ۳۲۵\_۳۲۵)۔

یہ باہمی نرمی امت کی تاریخ میں آفاقی وسعت کے روشن ودر خشال

منارے ہیں علماء وطلاب علم اور دعاۃ کی صفول میں علمی وعملی ہر انداز میں اس کی جدید کاری تمام واجبات میں سب سے بڑا واجب ہے۔

بیشک یہ ایسی حقیقت ہے جو قابل علاج ہے بایں طور کہ خاندان کی روح عصبیت، اور حزبیت یہ دعاۃ اور طلاب علم کے مابین غضب ناکی کو فروغ دیتی ہے، اور اس سے بسا او قات لوگوں میں قطع تعلق اور دوریاں جنم لیتی ہیں، یہ بڑا غمناک معاملہ ہے جس پر خاموشی مناسب نہیں بلکہ ہمیں اسکے صحیح علاج کے لیے باہم مل جل کر کام کرنا چاہیے، اور اس کے اثر رسوخ کو گھٹانے کی سوچ ہونی چاہیے، اور باہمی شفقت ومحبت اور الفت و تعلق کا بار بار چرچا کرنا چاہئے۔ انہیں موضوعات سے ومحبت اور الفت و تعلق کا بار بار چرچا کرنا چاہئے۔ انہیں موضوعات سے جڑی باتیں شخ الاسلام ابن تیمیہ رجالتّکہ یوں بیان کرتے ہیں:

یہی وہ تفریق جماعت کے علماء ومشائخ، حکمر ال اور بڑول بزرگول کے در میان جگہ بنائی جس کی وجہ سے امت کے دشمنوں کو تسلط ودبد به کا موقع ملا، ساتھ ہی ان کا اللہ اور اس کے رسول صَلَّقَیْدُ کُم کی اطاعت کا ترک کرنا بھی ہے، اللہ کے احکام پر عمل در آمد نہ کرنے کی صورت میں ان میں عداوت اور بغض داخل ہوگئ، اور جب بھی قوم فرقہ بندی اور گروہ بندی کا شکار ہوگی تو وہ برباد و تباہ ہو جائیگی، اور جب وہ متفق و متحد ہوگی تو وہ نیک اور مالک بنے گی، اس کی اجتماعیت رحمت ہو اور فرقہ بندی عذاب ہے۔ (مجموع الفتاویٰ: ۳/ ۳۲۱)۔

بہت سے علماء اور طلاب علم پر تفرقہ اور تنازعہ کی خطرناکی پوشیدہ نہیں ہے لیکن جب اجتہادی مسائل میں کچھ اختلاف بیدا ہو جاتا ہے

اور چند نووارد مسائل اور مواقف میں نقطہ نظر مختلف ہو جاتا ہے تو لعض اپنے بھائی پر جار حانہ نقد کرنے سے نہیں چوکتے،بسا او قات ظلم اور مجھی عدوان وسرکشی تک پہونچ جاتے، لیکن میری رائے یہ ہے کہ بیشتر او قات میں تربیت کی پریشانی ہے، اور اخلاقی جو ہر اتفاق اور وسعت نظری کے وقت اپنی ضو فشانیاں نہیں بھیرتے بلکہ اختلاف اور سختی کے وقت پورے آب و تاب کے ساتھ رونما ہوتے ہیں۔

## ٢- باطل يرست مخالفين ير رحمت ونرمي:

اہل سنت اہل بدعت کار دوابطال ضرور کرتے ہیں،اوراہل باطل کے ہاتھ کیڑ تے ہیں، لیکن ان پر عقوبت سے شفقت کھاتے ہوئے ان پر نرمی کا بر تاؤ کرتے ہیں، ہال دیکھئے یہی ابوامامہ الباہلی رضائفہ ہیں: خواج کے مقولین کو دیکھ کر رو پڑے، اور فرمایا: جب ہم نے انہیں اہل اسلام میں سے دیکھا تو ان پر رحم کھاتے ہوئے رویا۔ (الاعتصام للشاطبی: السلام میں سے دیکھا تو ان پر رحم کھاتے ہوئے رویا۔ (الاعتصام کے دائرے ومیزان میں ان کے معاملے میں بڑی شمر آور ثابت ہوئی، اور اللہ تعالی کی اس آیت پر بھی عمل ہو:

﴿ وَلَا يَجْرِ مَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰٓ أَلَّا تَعَدُواْ أَعَدِلُواْ هُوَ وَلَا يَجْرِ مَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰٓ أَلَّا تَعَدُلُواْ هُوَ أَلَا تَعَدِلُواْ هُوَ أَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

"اور کسی قوم کی عداوت تمہیں خلاف عدل پر آمادہ نہ کردے، عدل کیا کرو جو پر ہیزگاری کے زیادہ قریب ہے"۔ اسی آیت کے پیش نظر ہم سلف صالحین کو دیکھتے ہیں کہ وہ مخالفین پر ظلم وزیادتی اور تہت طرازی سے منع کرتے ہیں، اور شیخ الاسلام ان کی ہدایت ورہنمائی کا خلاصہ اپنے ان الفاظ میں کرتے ہیں: وہ مخلوق پر مہربانی و شفقت کرتے ہیں، اور ان کے لیے بھلائی ، ہدایت اور علم کا ارادہ رکھتے، آغاز میں ان کے لیے برائی کا قصد نہیں کرتے بلکہ جب وہ ان کا مواخذہ کرتے اور ان کی غلطیوں، جہالت وعدم معرفت اور جور وظلم کو واضح کرتے تو اس سے ان کا مقصد صرف حق بیان کرنا اور مخلوق پر رحمت ومهربانی کرنا هو تا۔(الردعلی البکری ص: ۲۵۷) سلف صالحین کا اینے مخالفین پر کمال شفقت یہ تھا کہ وہ برائی کا برائی سے رد نہیں کرتے، لیکن وہ ان کے ساتھ یا کیزہ شریعت کی جاہت کی روشنی میں معاملہ کرتے، شیخ الاسلام ابن تیمیہ فرماتے ہیں: انسان کے لیے یہ جائز نہیں کہ وہ اپنے اوپر جھوٹ بولنے کے خلاف جھوٹ بولے، اور نہ ہی یہ جائز ہے کہ اس شخص کے اہل کے ساتھ بے حیائی کرے جس نے ان کے اہل وعیال کے ساتھ بے حیائی کی، بلکہ اگر لواطت (بد فعلی) پر اسے کوئی شخص مجبور کرے تو اس کے لیے یہ جائز تہیں وہ بھی اسے لواطت پر مجبور کرے، اور اگر کوئی شخص کسی کو شراب بلا کر قتل کردے یا بد فعلی سے قتل کردے تو اسے بھی ویسے قتل کرنا جائز نہیں کیوں کہ یہ حق الہی کی خاطر حرام ہے۔ اورا گر نصاری ہمارے نبی کو گالی دیں تو یہ ہمارے لیے مناسب نہیں

اورا کر نصاری ہمارے ہی کو گائی دیں تو یہ ہمارے کیے مناسب ہمیں کہ ہم مسیح (عیسیٰ علیہ السلام) کو گائی دیں، اور روافض جب ابو بکر وغمر رضی اللی کو کافر کہیں تو ہمارے لیے یہ جائز نہیں کہ ہم علی کو کافر کہیں۔ (منہاج النة: ۲۴۴/۵)

تیخ الاسلام ابن تیمیہ رمالتہ مزید فرماتے ہیں: خوارج اہل جماعت کو کافر کہتے ہیں، اور اسی طرح معتزلہ اپنے مخالفین کی تلفیر کرتے ہیں اور یہی حال اکثر روافض کا بھی ہے ، اور جو نہ تلفیر کرے اسے فاسق قرار دیتے ہیں، ٹھیک اسی طرح نظریہ ان باطل پرستوں کا ہے جو ایک رائے گڑھتے ہیں اور جو ان کی اس رائے میں مخالفت کرتا ہے وہ اسے کافر قرار دیتے ہیں۔ اہل سنت اپنے رب کی جانب سے جو حق محمد صَالِقَیْرِمُ لے کر آئے ہیں اس کی اتباع کرتے ہیں، اپنے مخالفین کی تلفیر کرنا ان کا شیوہ نہیں، بلکہ یہ حق کو سمجھنے وجانے والے اور مخلوق پر سب کرنا ان کا شیوہ نہیں، بلکہ یہ حق کو سمجھنے وجانے والے اور مخلوق پر سب سے بڑھ کر مہر بانی کرنے والے ہیں(منہاج النة:۵۱/۱۵)

ایک جگہ شخ الاسلام مزید رقم طراز ہیں: رافضہ میں سے کچھ اہل عبادت اور زہد و تقویٰ بھی ہیں جو اس معاملے میں اپنے علاوہ باطل پر ستوں جیسے نہیں ہیں۔ اور معتزلہ ان سے زیادہ سمجھدار اور صاحب علم ودین ہیں۔ روافض کے مقابلے ان میں کذب وفجور کم ہے، اور شیعہ کا فرقہ زیدیہ صدق،عدل اور علم کے زیادہ قریب ہے، باطل پرست فرقوں میں عبادت گزاری اور صدق میں خوارج سے بڑھ کر پرست فرقوں میں عبادت گزاری اور صدق میں خوارج سے بڑھ کر معاملہ کرتے ہیں، ان تمام کے باوجود اہل سنت ان کے ساتھ عدل وانصاف کا معاملہ کرتے ہیں، ان پرظلم نہیں کرتے کیونکہ ظلم ہر حال میں حرام معاملہ کرتے ہیں، ان پرظلم نہیں کرتے کیونکہ ظلم ہر حال میں حرام

ہے، بلکہ اہل سنت ان تمام فرقوں کے حق میں ان کے اپنے بعض کے مقابلے بعض سے حق میں بہتر ہیں، وہ رافضہ کے اپنے بعض فرقوں کے مقابلے ان سے زیادہ عدل کرنے والے، اور ان کے حق میں بہتر ہیں، اس کا عتراف خود اہل روافض کو بھی ہے، وہ کہتے ہیں: تم لوگ ہمارے بارے میں جو انصاف کرتے ہو وہ تو ہمارے بعض اپنے بعض کے بارے میں بھی نہیں کرتے، اور یہ حقیقت پر مبنی ہے کہ ایک انصاف پیند مسلمان ان پر اور ان کے بعض کا بعض سے بھی بڑھ کر عدل کرنے والے ہیں۔ (منہاج النة: ۱۵۵/ ۱۵۵۱)

## س- اہل ذمہ (معاہد کافروں) پر مہربانی:

اس مخضر پیشکش میں اہل ذمہ کے احکام کی تفصیل مقصود نہیں ہے، بلکہ اس کے لیے دوسرا مقام زیادہ مناسب ہے، یہاں مقصود صرف اس دین کے عدل وانصاف اور اس کی رحمت وشفقت کا بیان ہے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ لَا يَنَهَ كُو اللَّهُ عَنِ اللَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخَرِّجُوكُمْ مِّن دِينُوكُمُ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقَسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [المتحنة: ٨]

"جن لوگوں نے تم سے دین کے بارے میں لڑائی نہیں لڑی، اور تمہیں جلاوطن نہیں کیا ان کے ساتھ سلوک و احسان کرنے اور منصفانہ بھلے برتاؤ کرنے سے اللہ تعالی تمہیں نہیں روکتا بلکہ اللہ تعالی تو انصاف کرنے والوں کو پہند کرتا ہے"۔

حسن تعلق اور عدل وانصاف کی مثالوں میں سے ایک مثال وہ ہے جسے انس بن مالک رضی عنہ نے بیان کیا ہے فرماتے ہیں: ایک یہودی بچہ رسول اللہ مثالی اللہ علی ہے اس کی عیادت کے لیے رسول اللہ مثالی اللہ علی ہے ہوں تشریف لائے، اور اس کے سر اہنے بیٹھ گئے، اور اس سے فرمایا: اسلام قبول کرلو، تو بچہ اپنے پاس موجود بیٹھ گئے، اور اس سے فرمایا: اسلام قبول کرلو، تو بچہ اپنے پاس موجود اپنے والد کی طرف نظر اٹھا کر دیکھا، تو اس کے والد نے کہا: ابوالقاسم کی بات مانو: پھر بیچ نے اسلام قبول کرلیا، پھر رسول اکرم مثلی اللہ المولی ایس موجود کی بات مانو: پھر بیچ نے اسلام قبول کرلیا، پھر رسول اکرم مثلی اللہ اللہ کو لائق وزیبا ہے جس کے بات ہوئے کو جہنم سے بیا لیا"۔ (بخاری: ۱۳۵۱)

ام المومنين عائشہ ولائن اسے مروی ہے فرماتی ہیں: ایک یہودی خاتون ان کے پاس آئی اور اس نے ہدیہ کے طور پرخوشبو طلب کیا، تو عائشہ ولائن ان کے پاس آئی اور اس نے ہدیہ کے طور پرخوشبو طلب کیا، قبر عائشہ ولائن ان کے اسے عنایت کیا، تو اس یہودی خاتون نے کہا: عذاب قبر سے اللہ آپ کو اپنی پنا ہ میں رکھے، عائشہ ولائن اللہ مَنَّا اللّٰہُ اَس کی یہ بات میرے دل میں اتر گئی، یہاں تک کہ رسول الله مَنَّا اللّٰهُ اَسِیْ آبُ اللّٰہ فَرَاتی ہیں: تو میں نے آپ مَنَّا اللّٰہُ اللّٰہُ

"ہال، بیشک یہ لوگ قبر میں عذاب دیئے جاتے ہیں جس کی آواز چویائے سنتے ہیں"۔ یہ یہودی خاتون جو رسول الله صَلَّىٰ ﷺ کے گھر آتی جاتی تھی، اور جس نے آپ سے خوشبو طلب کی، اگر وہ ظلم و سختی دیکھتی تو قطعاً خوشبو طلب نہ کرتی۔

سلف صالحین سے احسان مندی، حسن معاملہ اور ان کی رحمت وشفقت کے بڑے دل پذیر واقعات تاریخ کے سنہرے اوراق میں مسطور ہیں۔ عروہ بن زبیر سے مروی ہے کہ ہشام بن حکیم نے اپنے شہر حمص کے دورے کے وقت ایک شخص کو پایا کہ وہ جزیہ کی ادائیگی کے تعلق سے کچھ مجمی کسانوں کو دھوپ میں کھڑا کرکے سزا دے رہا ہے، تو انہوں نے پوچھا: یہ کیا ہے؟ میں نے رسول اللہ مُلَّالِیْکِمْ کو فرماتے ہوئے سنا ہے: "اللہ انہیں ضرور عذاب دے گا جو دنیا میں لوگوں کو عذاب سنا ہے: "اللہ انہیں ضرور عذاب دے گا جو دنیا میں لوگوں کو عذاب دیتے ہیں"۔(مسلم: ۲۱۱۳)

مجاہد بیان فرماتے ہیں کہ عبداللہ بن عمرو بن العاص رضائے ہا کے گر ایک بکری ذرج کی گئی، جب عبداللہ رضائیہ گر آئے تو انہوں نے بوچھا:

کیا تم لوگوں نے میرے یہودی پڑوسی کو ہدیہ بھیجا؟ دوبارہ پھر بوچھا:

کیا تم لوگوں نے ہمارے یہودی پڑوسی کو ہدیہ بھیجا؟ (نہ بھیجا ہوتو بھیج کیا تم لوگوں نے ہمارے یہودی پڑوسی کو ہدیہ بھیجا؟ (نہ بھیجا ہوتو بھیج دو)، میں نے رسول اللہ سَالِی اللّٰہِ سَالِی اللّٰہِ سَالِی اللّٰہِ سَالِی اللّٰہِ سَالِی اللّٰہِ سَالِی اللّٰہِ سَالُوک کی وصیت فرماتے رہے یہاں مجھے برابر پڑوسی کے ساتھ حسن سلوک کی وصیت فرماتے رہے یہاں تک کہ مجھے گمان گذرا کہ وہ اسے وارث بنادیں گے "۔(ابوداود: ۱۹۵۲، میج)

حسن سلوک کاایک مؤثر واقعہ یہ بھی ہے کہ عمر بن خطاب رضاعتہ

1(2

کا ملک شام میں نصاریٰ کے کچھ کوڑھ کی بیاری میں مبتلا لوگوں کے پاس کے سے گزر ہوا، تو آپ نے انہیں صد قات کے فنڈ سے مال دینے کا حکم فرمایا، اور ساتھ ہی انہیں ان کے لئے راش جاری کرنے کا حکم دے دیا (فتوح البلدان: ص۱۳۵)

عمر رضائی، کا کچھ لوگوں کے دروازے کے سامنے سے گزر ہوا، دیکھا کہ ایک سائل مانگ رہا ہے جو بوڑھا اور اندھا ہے، تو آپ نے اس کے پیچھے سے اس کے بازو پر مار کر کہا: اہل کتاب میں سے کونسا دین والا ہے، اس نے کہا: "یہودی" تو آپ نے اس سے پوچھا: جو میں دیکھ رہا ہوں اس حالت تک تم کیسے پہونچ ؟ اس نے جواب دیا: میں جزیہ، حاجت اور بمیر سنی کی وجہ سے مانگ رہا ہوں، تو عمر رضائیہ، نے اس کا ہاتھ پکڑلیا اور اسے لے کر اپنے گھر چلے گئے، اور گھر کھانے کے لیے کچھ ٹکڑے دیا، اور کھر کھانے کے لیے کہا: اسے اور اس کے جزیہ کو دیکھو ۔ اللہ کی قسم! ہم نے اس کے ساتھ انسان نہ کیا ، بایں طور کہ ہم نے اس کی جوانی کی کمائی کھائی اور پھر بڑھا ہے میں اسکی مدد چھوڑ دیں۔

﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُ قَرَآءِ وَٱلْمَسَكِمِينِ ﴾ [التوبة: ٦٠]
"صدقات (زكاة) فقراء ومساكين كے ليے ہے، فقراء مسلمين ، اور يہ اہل كتاب كے مساكين ميں سے ہے، آپ نے اس كا جزيہ

( طیکس ) معاف کر دیا۔ (الخراج لابی یوسف: ص ۱۳۹)۔

جزیہ دینے والے اہل حیرہ کے نام خالد بن ولید کا خط: اور میں

نے ان کے لیے مقرر کیا ہے: ایسا بوڑھا نا توال جو کام کے لاکق نہیں،
یا جسے کو ئی بیاری لاحق ہوگئ ،یا مالدار کے بعد غریب وفقیر ہوگیا ،اور
اس کے دین والے اس پر خیرات کریں، میں اس کے جزیہ کو ساقط
کرتا ہوں، اور بیت المال سے اس کے اہل وعیال کے معاش کی کفالت
اس وقت تک کی جاری رہے گی جب تک وہ دار لہجرہ اور دارالاسلام
میں مقیم رہیں۔(الخراج لابی یوسف: ص ۱۵۸)۔

عمر بن عبد العزیز نے اپنے حاکم بھر ة عدى بن ارطاہ كے نام خط كھا: جن ذميوں كے آپ ضامن ہيں ان ميں ديكھيں، بڑى عمر والے، كھا: جن ذميوں كے آپ ضامن ہيں ان ميں ديكھيں، بڑى عمر والے كمزور، بلا كمائى والے لوگوں كو بيت المال سے اتنا جارى كرديں جو ان كے ليے مناسب ہو۔ (الأموال لأبي عبيد، ١٠٣١، رقم: ١٣٢١، ضعيف الاسناد)

قاضی ابویوسف فرماتے ہیں: یہ خوب مناسب ہے،اہامیر المومنین!اللہ آپ کی تائید ونصرت فرمائے۔ اپنے نبی اور اپنے چچا کے یہ مناسب کے دمیوں پر نرمی سے پیش آئیں، اور ان کے حالات کا جائزہ لیتے رہیں کہ کہیں وہ ظلم کے شکار نہ ہوجائیں، اور انہیں ایذا نہ پہنچ جائے، اور ان پر ان کی طاقت سے زیادہ بوجھ نہ ڈال دیا جائے۔ اور کسی حق واجب سے زیادہ ان کا مال نہ لے لیا جائے۔(الخراج لائی یوسف: ص ۱۳۸)

اہل ذمہ کے ساتھ عدل وانصاف کی بے شار شاندار ودل کو چھونے والی مثالیں موجود ہیں، اگر آپ اس پر مطلع ہونا چاہتے ہیں تو انہیں میں سے ایک مثال یہ بھی ہے ،جس وقت عمر بن عبدالعزیز

نے خلافت کی باگ ڈور سنجالی تو اپنے ایک منادی کو تھم دیا کہ وہ یہ اعلان کرے، خبر دار! اگر کسی پر کوئی ظلم ہوا ہے تو اسے پیش کرے، اہل حمص کا ذمی آپ کے سامنے کھڑا ہوا،اور کہا: اے امیر المؤمنین! میں آپ سے اللہ کی کتاب مانگتا ہوں، (میرے حق کے بارے میں جو اللہ نے لکھا ہے) تو آپ نے فرمایا: وہ کیا؟ تو فرمایا: عباس بن الولید عبدالمطلب نے میری زمین غصب کرلی ہے، اور عباس بن ولید وہیں بیٹھے تھے، تو ان سے عمرنے فرمایا: اے عباس: کیا کہہ رہے ہو؟ (کیا یہ بات صحیح ہے) تو انھوں نے کہا: ہاں، میرے والد ولید بن عبدالمالک نے اسے میرے نام الاٹ کردیا ہے، اور ایک رجسٹر میں لکھ کر انھوں نے مجھے دے دیا۔ تو عمر بن عبدالعزیز نے فرمایا: اے ذمی! کیا كہتے ہو؟، اس نے كہا: اے امير المؤمنين! ميں آپ سے اللہ كى كتاب كا سوال کرتا ہوں، تو عمر نے فرمایا: ہاں اللہ کا لکھا ہوا ولید بن عبد الملک کی تحریر سے کہیں زیادہ اتباع وپیروی کا حقدار ہے، اے عباس اٹھو! اور اس کا کھویاہوا سرمایہ اسے واپس کرو، پھر انھوں نے اسے لوٹا دیا۔ (البدايه والنهاية:٩/٢١٣)

شارع حكيم نے معاہد كافرول (اہل ذمه) كو قتل كرنے اور انہيں ايذا رسانى سے منع كيا ہے بلكه ان كى عزت وآبرو پر حمله كرنے كى سخت وعيد فرمائى ہے، عبداللہ بن عمروبن العاص وضي الله الله عبل كه رسول الله صَلَّى الله عَنْ فَتَلَ نَفْسًا مُعَاهَدًا لَمْ يَرُحْ رَادِّحَةَ الْجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةٍ أَرْبَعِينَ عَامًا». [البخاري: ١٩١٤]

" جس نے کسی معاہد کو قتل کردیا تو وہ جنت کی خوش تک نہ پائےگا۔ اور جنت کی خوشبو چالیس سال کی مسافت سے محسوس کی جاسکتی ہے"۔

ایک دوسری حدیث ابو بکر ضافیہ سے آئی ہے فرماتے ہیں کہ رسول اللہ مَنَّالِیْہُ اِن مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا فِي غَیْرِ کُنْهِهِ، حَرَّمَ اللهُ عَلَیْهِ اللّٰہِ مَنَّالِیْہُ اللّٰہ عَلَیْهِ الْجَنَّةَ». [أبو داود: ۲۷۲۰، (صحیح)] "جس نے معاہد کو بغیر کسی وجہ قتل کردیا، الله اس پر جنت حرام کردیتا ہے"۔

مسلمان لوگوں کو ذلیل ورسوا کرنے ، ان کی کرامتوں کی اہانت کرنے اور ان کے حقوق کو پامال کرنے کے لیے نہیں بھیجے گئے ہیں بلکہ ان کی دعوت عدل وانصاف کی بنیاد، حقوق کی رعایت و گہداشت، اور مارے ستائے لوگوں کی نصرت ومدد پر قائم ہے، بیشک آپ صَلَّا اَیْدِمُمْ تو ماننے اور نہ ماننے والوں سب کے لیے رحمت بن کر آئے ہیں۔

## ٧- جنگ ميں شفقت ومهربانی:

اصل میں جنگ کرنے والے کا فرول کے ساتھ سختی اور قوت کا برتاؤ کرنا ہے جیسا کہ اللہ سجانہ وتعالیٰ نے فرمایا:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغَلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ٧٣]

"اے نبی کا فرول و منافقول سے جہاد جاری ر کھو، اور ان پر سخت ہو جاؤ"۔

اور دوسری جگہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَائِلُواْ ٱلَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِّنَ ٱلْكُفَّارِ
وَلْيَجِدُواْ فِيكُمْ غِلْظَةً وَاُعَلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [التوبة: ١٢٣]

"اے ایمان والو! ان کفار سے لڑو جو تمہارے آس پاس ہیں، ان کو تمہارے اندر سختی پانا چاہئے، اور یہ یقین رکھو کہ اللہ تعالی متقی لوگوں کے ساتھ ہے"۔

لیکن اس دین کی بلندی وعظمت اور اس کے توازن کا کمال، اور اس کی تمام شفقت اور نمونہ عدل وانصاف کا کیا کہنا کہ مسلمان کو اس نے جنگ کرنے والے لوگوں کے ساتھ بلند اخلاق کا معاملہ کرنے کا پابند بناتا ہے، کیونکہ جنگ کا مقصد فساد برپا کرنا اور عدوان وسرکشی کرنا نہیں، اور نہ ظلم وبربریت اور غداری وبے وفائی کی راہ پرچلناہے، اللہ عزوجل نے فرمایا:

''لڑواللہ کی راہ ان سے جو تم سے لڑتے ہیں، اورزیادتی نہ کرو، اللہ تعالیٰ زیادتی کرنے والوں کو پیند نہیں فرماتا"

اس دین کی عظمت شان یہ ہے کہ اس سے کفار کے ساتھ بھی عدل وانصاف کرنے کا حکم دیا ہے: اللہ عزوجل نے فرمایا:

﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ
الْخُرَامِ أَن تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالنَّقَوَى وَلَا نَعَاوَنُوا عَلَى
الْإِثْمِ وَالْعُدُونِ وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [المائدة: ٢]
الْإِثْمِ وَالْعُدُونِ وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [المائدة: ٢]
"جن لوگول نے تمہیں مسجد حرام سے روکا تھا ان کی دشمنی تمہیں اس پر آمادہ نہ کرے کہ تم حد سے گزر جاؤ، نیکی اور پرہیز گاری میں ایک دوسرے کی امداد کرتے رہو، اور گناہ و ظلم وزیادتی میں مدد نہ کرو، اور اللہ تعالی سے ڈرتے رہو بیشک اللہ تعالی سخت سزا دینے والا ہے "۔

اس باب میں بڑی دلبر باعملی شکلیں موجود ہیں جیسا کہ جابر بن عبداللہ وظافیہ بیان فرماتے ہیں کہ غزوہ خیبر میں اللہ نے رسول اللہ مَنَّا عَلَیْہِ مُ کو خوب مال عندیت سے نواز۔ اہل خیبر (یہود) کو آپ مَنَّا عَلَیْہِ مِ نے انہیں ان کی حالت پر باقی رکھا، اور وہاں کی پیداوار کو اپنے اور ان کے درمیان آدھا آدھا بانٹ لیا، آپ مَنَّا عَلَیْہِ نے عبداللہ بن رواحہ کو ان کی زراعت کا تخمینہ لگانے کے لیے بھیجا، پھر انھوں نے ان سے مبغوض کہا: اے یہود کی جماعت! تم میرے نزدیک اللہ کی سب سے مبغوض مخلوق ہو، تم نے اللہ کے نبیوں کو قتل کیا ہے، اللہ پر جموٹ باندھے، اللہ پر جموٹ باندھے، اور میرا بغض تمہارے خلاف صرف افسوس کرنے کے حد تک ابھارتا ہے، میں نے بیس ہزار وسق کھجور کا تخمینہ لگایا ہے، اگر چاہو تو تمہارا ہے، تو سبھوں نے کہا: اسی کے ساتھ تو آسمان زمین کئے ہیں۔ ہم نے لے لیا ،ہماری طرف سے نکالو۔ (مند احمد: ۱۳۱۳، میجہ)

نبی کریم صُلَّالِیَّیْم کی عملی سیرت اخلاقیات میں اعلیٰ دستور کا مقام رکھتی ہے، آپ صَلَّالِیُّیْم جب بھی کو ئی عکڑی جھیجتے تو یہ ضرور فرماتے:

«اغَزُوا باسَم الله، في سَبِيلِ الله، قَاتِلُوا مَنَ كَفَرَ بِالله، الله، قَاتِلُوا مَنَ كَفَرَ بِالله، اغْزُوا وَلاَ تَغُنُّوا، وَلاَ تَقَتُلُوا وَلِيدًا». اغْزُوا وَلاَ تَغُنُّوا وَلاَ تَقَتُلُوا وَليدًا». [مسلم: ١٧٣١] "الله ك نام سے جنگ شروع كرو، الله ك لي جهاد كرو، الله ك ساتھ كفر كرنے والوں سے قال كرو، لرو بس غلونه كرنا، بود الله ك ساتھ كفر كرنے والوں سے قال كرو، لرو بس غلونه كرنا، بود كسى بے وفائى نه كرنا، مقول كى اعضاء كى بے حرمتى مت كرنا، اور كسى جيوئے بيے كو قتل مت كرنا"۔

اور آپ مَنَّالِیُّا مِنْ اللَّهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِي مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللّهِ مَنْ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ أَنْ أَلْمُ اللّهِ مَنْ أَنْ مَنْ أَلّهِ مَنْ أَلّهُ مَنْ أَلْمُنْ أَلْمُ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَنْ

رباح بن ربیع سے مروی ہے کہ وہ ایک غزوہ میں رسول اللہ صَلَّىٰ اللَّهُ كُم اللَّهُ عَلَى اس كَ مقدمة الجيش (فوج كَ الكُّهُ سرك) ير خالد بن ولید رضائنیهٔ مقرر نتھے، رباح اور اصحاب رسول رضی اللہ م کا گذر ایک مقتول عورت کے پاس سے ہوا جسے فوج کے اگلے جھے سے چوٹ بہنچی تھی، تو یہ سب تھہر گئے اور اسے دیکھنے لگے، اور اس کی خلقت پر تعجب کرنے لگے، یہاں تک کہ آپ مَنْالِنْائِمُ اپنی سواری پر سوار وہاں بہنچہ گئے، پھر لوگوں نے آپ کے لیے جگہ خالی کردی۔ تو آپ سُلَّا لَیْکِمْ نے وہاں تھہر کر دیکھااور کہا: "یہ تو لڑنے والی نہیں لگتی"۔ پھر اُن میں کسی ايك سے آپ نے فرمايا: «الْحَقّ خَالدًا، فَقُلْ لَهُ: لاَ تَقَتُلُوا ذُرِّيَّةً وَلاَ عَسيفًا». "خالد سے ملو ،اور ان سے کہہ دو کہ عور تول بچول اور مز دورول ،خادمول کو قتل نه کرین "۔ (مند احمد: ۲۲ سام، رقم الحدیث: ١٥٩٩٢، ابوداؤد: ٢٦٢٩، ابن ماجه: ٢٨٣٢، صحيح) \_

اسودبن سریع رضائید، فرماتے بین که میں رسول الله صَلَّاتَیْدُم کی خدمت میں رسول الله صَلَّاتِیْدُم کی خدمت میں حاضر ہوا، اور آپ کے ہمراہ ایک غزوہ کیا، اور اچانک حمله کردیا، اور لوگوں کے ساتھ ساتھ اس روز بچوں کو بھی مار ڈالے، پھر یہ بات رسول الله صَلَّاتِیْدُم کو معلوم ہوئی، تو آپ صَلَّاتِیْدُم نے فرمایا: «مَا بَالُ یہ بات رسول الله صَلَّاتِیْدُم کو معلوم ہوئی، تو آپ صَلَّاتِیْدُم نے فرمایا: «مَا بَالُ أَقَوَام جَاوَزَهُمُ الْقَتْلُ الْيَوْمَ حَتَّى قَتَلُوا الذَّرِیَّةَ ؟ ٤٠». "اس قوم کا کیا حال ہُوگا جس کے یہاں آج قبل حدسے تجاوز کر گیا یہاں تک کہ لوگوں نے بچوں اور عورتوں کو بھی قبل کردیا"۔

ایک شخص نے عرض کیا: اللہ کے رسول! وہ تو مشرکین کے ہی

اولاد ہیں، تو آپ صَالَیْ اَیْا کُیْ اِنْ مِیْ اِیا: ''خبر دار! عور توں اور بچوں کو قتل نہ '' کرو، خبر دار، عور توں اور بچوں کو قتل نہ کرو''۔

يُم آپِ مَالِيَّيْمُ نَ فرمايا: «كُلُّ نَسَمَة تُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ حَتَّى يُعْرَبَ عَنْهَا لِسَانُهَا، فَأَبَوَاهَا يُهَوِّدَانِها أو يُنَصِّرَانِهَا ».

" ہر جان فطرت (اسلام) پر پیدا ہوتی ہے یہاں تک کہ اس کی زبان اس کا اظہار نہ کردے، تو اس کے والدین اسے یہودی یا نصرانی بنا دیتے ہیں "۔(مند احمد: ۲۵۲۲ه\_۱۵۵۸، صحح)

رحمت وشفقت کا ایک پراٹر واقعہ جیسے ابو عبدالرحمن الحبلی نے نقل کیا ہے فرماتے ہیں: ہم لوگ سمندر میں تھے ،اور ہمارے امیر عبدالله بن قیس الفزاری تھے ، اور ہمارے ساتھ ابو ایوب انصاری رضاعنہ بھی تھے، تو وہ نائب امیر (مال غنیمت تقسیم کرنے والے کے یاس) سے گزرے، اور دیکھا کہ وہ ایک چھوٹی بچی کو کھڑا کئے ہوئے ہیں، اور وہیں ایک عورت رو رہی ہے، تو انھوں نے کہا: اس عورت کا کیا معاملہ ہے؟ تو لوگوں نے بتایا: لوگوں نے اس کے اور اس بی کی کے درمیان جدائی کردی ہے، فرماتے ہیں کہ وہ اس کی بچی کا ہاتھ بکڑے، اور لے جا کر واقعہ سے مطلع کیا، تو انھوں نے ابو ابوب انصاری کے پاس بھیج دیا، ابو ابوب ضاللہ، سے یو چھا! کس چیز نے آپ کو ایسا کرنے پر آمادہ كيا؟ فرمات بين كه مين رسول الله سے سناہے آپ صَالَاتُهُ عُم فرما رہے تھے: «مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ وَالِدَةٍ وَوَلَدِهَا فَرَّقَ اللهُ بَينَهُ وَبَيْنَ الأَحِبَّةِ يَوْمَ

171

الْقیاَهَة». "جس نے ماں اور بیٹی کے درمیان جدائی کرادی تو اللہ تعالَی قیامت کے روز اس کے اوراس کے احباب کے درمیان جدائی کردے گا"۔(مند احد؛ ۴۸۲۳۸، رقم الحدیث: ۲۳۵۲۲، ترزی: ۱۵۲۲، حس)

اس منہج پر اسلامی کشکر عدل ورحمت کی خوشبو بکھیرتے رواں دوال ہوتے، ہاں دیکھے، ابو بکر صدیق خالٹد، ہیں جو شام کی جانب روانہ ہونے والے کشکرکے امیر بزید بن ابی سفیان کو الوداع کرتے وقت یہ وصیت کرتے ہوئے فرماتے ہیں! وہاں آپ لوگوں کو ایک ایسی قوم ملے گی جن کا یہ زعم ہے کہ انھوں نے اپنے آپ کو اللہ کے لیے روک ر کھا ہے، تو انہیں ان کے خیال کے مطابق جھوڑ دیکئے، پھر وہیں آپ لو گوں کو ایسی قوم بھی ملے گی جھوں نے اپنے سروں کے بیج بالوں کا نشان بنا رکھا ہے، تو اسے تلوارسے ختم کر دینا،اور میں تمہیں دس باتوں کی وصیت کرتا ہوں: کسی عورت کو ہر گز قتل نہ کرنا، کسی یجے اور بڑی عمر کے آدمی کو بھی قتل نہ کرنا، پھل دار در ختوں کو نہ کاٹنا، آباد گھروں کو تباہ مت کرنا، بکریوں اور اونٹوں کو تباہ نہ کرنا، یا اگر کھانا چاہتے ہو تو کوئی حرج نہیں، تھجوروں کے باغ میں آگ نہ لگانا، اور نہ ہی اسے گلڑے گلڑے کرنا، خیانت نہ کرنا، اور بزدلی کا ثبوت نہ وينا\_ (موطا مالك: ٣٨٨/٢ ، عبدالرزاق: ١٩٩/٥، رقم الحديث: ٩٣٤٥)

یہ سپوت سید البشر ، لوگوں کو بھلائی کی تعلیم دینے والے معلم اعظم کے ہاتھوں تربیت یافتہ تھے، سخت سے سخت تربین حالات میں

ان کے نہج اور طریقے میں ادنیٰ تغیر بھی ہونے کا امکان نہیں، جب اور اپنے اخلاق کر یمانہ سے کینہ و سختی سے کہیں زیادہ بالاتر ہوتے، اور آپِ مَلَىٰ اللَّهُ عِلْمَ يرِ رحمت وشفقت كى علامتين جهلكنے لَّتنينَ، ام المومنين عائشه ر النَّيْرِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل احد کے دن سے بھی سخت کوئی دن آیا؟ تو آپ سَلَا اللَّهِ اَنْ فرمایا: ہاں، تہاری قوم سے جن جن مصیبتوں سے یالا پڑا ان میں سب سے سکین مصیبت وہ تھی جس سے میں یوم عقبہ (گھاٹی کے دن) دوچار ہوا، جب میں نے اپنے آپ کو عبد یا لیل بن عبد کلال کے صاحب زادے پر پیش کیا، لیکن اس نے میرے مطالبے منظور نہ کیے، تو میں غم والم سے نڈھال اپنے سمت چل پڑا، اور جب ہم قرن ثعالب بہونچے تو ہمیں افاقہ ہوا، وہاں میں نے سراٹھایا تو کیا دیکھتا ہوں کہ بادل کا ایک مگڑا مجھ پر سایہ فکن ہے، میں نے بغور دیکھا تو اس میں جبرئیل علیہ السلام ہیں۔ انھوں نے مجھے یکار کر کہا: آپ کی قوم نے آپ سے جو بات کہی ہے اللہ نے اسے س لیا ہے، اب اس نے آپ کے یاس پہاڑوں کا فرشتہ بھیجا ہے، تاکہ ان کے بارے میں آپ انہیں جو تھم چاہیں دیں، اس کے بعد پہاڑوں کے فرشتے نے مجھے آواز دی، اور مجھ سے سلام کرنے کے بعد کہا: اے محد! بات یہی ہے، اب آپ جو چاہیں، اگر آپ چاہیں کہ میں انہیں دو پہاڑوں کے درمیان رکھ كر كچل دول ، تو ايسا ہى ہو گا، تو نبى رحمت صَالَاتُنَا فِي فرمايا: " بلكه مجھے امید ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی پشت سے ایسی نسل پیدا کریگا جو صرف ایک اللہ کی عبادت کرے گی، اور اس کے ساتھ کسی بھی چیز کو ساجھی وشریک نہیں تھہرائے گی"۔(بخاری: ۳۲۳۱، مسلم: ۱۸۹۵)

امت جو اپنے و قار کومضبوطی سے تھامے رہے، اور حالت حرب وامن دونوں صور توں میں ایک حد تک اخلاق وآداب کا پابند رہے، تو فی الواقع یہی ربانی امت ہے جو معنی خیریہ کا سب سے زیادہ حقد ار ہے، اور جب بندوں کے دلوں میں شفقت ورحمت جاگزیں ہوجائے، تو قوت کا استعال کلمہ حق کی بلندی کی خاطر اور عدل وانصاف کی فضا ہموار کرنے کے لیے، اور کمزوروں اور بے بسوں کے حقوق کی حفاظت کے لیے ہوگا۔

اللہ ہی کے لیے تمام شکر واحسان ہے۔یہ دین رحمت ہے، اور دین کے ملین پر یہ واجب ہے کہ وہ بھی لوگوں کے لیے رحمت بنیں۔ جیساکہ اللہ عزوجل نے سیج فرمایا ہے:

﴿ أُوْلَيْكِ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ دَلِهُمْ ٱقْتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ٩٠]

"یہی لوگ ایسے تھے جن کو اللہ نے ہدایت کی تھی، سو آپ بھی انہیں کے طریقے پر چلئے"۔



## دین رحمت کی چھٹی جھلک

نافرمانوں (مجر موں) پر اقامت حدود میں رحم وشفقت





اللہ عزوجل نے معاشرے میں رحمت و شفقت کرتے ہوئے حدود اور تعزیرات (سزائیں) بطور قانون ونظام مقرر کیا، تاکہ کشکش اور باہمی تنازعہ سے معاشرے کے وجود کی حفاظت ہو، بندوں کی مصلحتوں کی کامل گلہداشت ہو، اس کا مقصد قتل وغارت نہیں اور نہ ہی دشمنوں کو تکلیف دیکر دل کی ٹھنڈک حاصل کرنا ہے، بلکہ اس کا بنیادی ہدف ہے کہ معاشرے میں مجرمانہ حرکت کرنے والوں کو پچھاڑا جائے، اور انہیں اس سے روکا جائے جیسا کہ اللہ عزوجل نے فرمایا: چائے، اور انہیں اس سے روکا جائے جیسا کہ اللہ عزوجل نے فرمایا: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يُكَافُولِي ٱلْأَلْبَ لِللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ ال

"عقلمندوں! قصاص میں تمہارے لیے زندگی ہے ،اس باعث تم (قتل ناحق سے) رکوگے"۔

[البقرة: ١٧٩]

نادانوں اور بے و قوفوں کے ہاتھ روکے بغیر بقیہ لوگوں کی سیدھی زندگی کا تصور نہیں،اور نہ ہی ان کے ظلم وفساد سے بغیر روکے لوگ چین کی زندگی جی سکیں گے،جیسا کہ ابن عاشور نے فرمایا: قصاص اور حدود جرم کے ارتکاب کرنے والے پر سخت اور باقی لوگوں کے لیے باعث رحمت ہے۔ (التحریر والتنویر: ۲۹۷/۹)

العزبن عبد السلام شرعی عقوبات سے حاصل شدہ عام شرعی مصالح اور ان پر خاص مفاسد کے مرتب ہونے کے عنوان کے تحت فرماتے ہیں۔ بسا اوقات مصالح کے اسباب مفاسد ہوتے ہیں جہیں بروئے کار لانے کا تھم دیا جاتا ہے، یا اسے مباح قرار دیا جاتا ، لیکن اس کا تھم یا مباح قرار دینا اس لیے نہیں کہ وہ مفاسد ہیں بلکہ اس لیے کہ وہ مصالح تک پہونجانے والے ہیں، اور اس کی مثال لوٹ مار کرنے والے کا ہاتھ کاٹنا دوسرے لوگوں کی سالمیت اور حفاظت کے خاطر، جہاد میں جان جانے کے خطرات، شرعی سزائیں اس لیے مطلوب نہیں کہ وہ مفاسد ہیں بلکہ اس سے اس کے شرعی مقاصد ہیں جیسے چور کا کا ہاتھ کاٹنا، رہزن کا ہاتھ کاٹنا، مجرمین کا قتل، زانیوں کی سنگ ساری، یا کوڑا مارنا اور جلاوطن کرنا اور اس طرح دیگر سزائیں، یہ تمام کی تمام مفاسد ہیں ، حقیقی مصالح کے حصول کی خاطر شریعت نے اسے عمل میں لانے کو واجب قرار دیا ہے، تاکہ اس سے ڈرانے ود صمکانے کا مقصد حاصل ہوجانے اور سزائیں نافذ کرنے کے لیے وقت اور دور اندیثی ضروری ہے اس وجہ سے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذَكُم بِهِمَا رَأْفَةُ فِي دِينِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِّ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَآيِفَةٌ مِّنَ فِي دِينِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَآيِفَةٌ مِّنَ فِي دِينِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيُورِ: ٢]

"زنا کار عورت ومرد میں سے ہر ایک کو سو کوڑے لگاؤ، ان پر اللہ کی شریعت کی حد جاری کرتے ہوئے، تمہیں ہر گز ترس نہ

کھاناچاہیے، اگر تمہیں اللہ پر اور قیامت کے دن پر ایمان ہو، ان کی سنزاکے وقت مسلمانوں کی ایک جماعت موجود ہونی چاہیے"۔

اکثر مفسرین نے یہ وضاحت کی ہے کہ اللہ کے اس قول: ﴿وَلَا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ کَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰل

٢- حدود قائم كرنا ختم كردو (زاد الميسر في علم التفسير:٣٩٣/٥، الجامع لأحكام القرآن: ١٦٥/١٢)

حدود قائم کرنے کے دوران اور شرعی سزانافذ کرنے کے وقت مجر مول پر ترس کھانا جائز نہیں، ساتھ ہی ساتھ ہمیں اس کا علم ہونا چاہیے کہ یہ شرعی احکام رحمت ہے جسے شریعت مطہرہ نے عطا کیا، اور معاشرے کے متعلقہ مسائل سے ظاہر ہے، یہی نہیں یہ سزا پانے والے لوگوں کے حق میں بھی رحمت ہے جس کا ظہور چندامور میں ہوتا ہے: اوگوں کے حق میں بھی رحمت ہے جس کا ظہور چندامور میں ہوتا ہے:

شارع کی حکمت یہ ہے کہ وہ حق سزاکی شروط جب تک مکمل نہ ہوجائیں اور معصیت میں واقع ہونا ثابت نہ ہوجائے، اور اس کی رکاوٹیں دور نہ ہوجائیں، جب تک شریعت سزاکے نفاذ کو واجب نہیں

کرتی، تاکہ انسان نرمی سے محروم نہ ہو، اور اس کے کرامت کی حفاظت ۔ مسلمان قاضی حدود اور عقوبات کو دفع کرنے کی اچھی راہیں و هونڈ تا ہے جیسا کہ عبد اللہ بن مسعود رضی فنہ فرماتے ہیں: جتنا ہوسکے مسلمانوں سے کوڑے اور قتل کو ہٹاؤ (البیقی فی السنن الکبریٰ: ۲۳۸/۸ حسن، ارداء لغلیل رقم: ۲۳۵۵)

علامہ عبد الرحمن سعدی و الله فرماتے ہیں: جب انسان کا معاملہ مشتبہ ہوجائے۔ اور اسکے حالت کی معرفت ہم پر مشکل و دشوار ہوجائے، اور مختلف احتالات پائی جائیں، تو کیا کوئی ایسا فعل ہے جو حد کو واجب کرتا ہے یا نہیں؟ کیا وہ عالم یا جاہل؟ کیا وہ اس کے حلال کا اعتقاد رکھتا ہے یا نہیں؟ کیا اس کے پاس کسی عقد یا اعتقاد کا عذر ہے یا نہیں؟ اس سے مزا ہٹادی جائے گی کیونکہ ہم سزا کو واجب کرنے والی چیزوں کو یقینی طور پر ثابت نہیں کریا رہے ہیں۔

جب معاملہ دو معاملوں کے در میان تردد اور شک کا شکار ہوجائے تو سبب عقوبت کے فاعل سے سزا بتانے میں خطا زیادہ آسان ہے کیونکہ سبب سزا نہ کرنے والے پر سزا کے نفاذ کے بارے میں خطا زیادہ مشکل ہے، اور اللہ کی رحمت اس کے غضب سے پہلے ہے، اور شریعت الہی بھی آسانی اور سہولت پر مبنی ہے۔ اصلا معصوموں کا خون، ان کا بدن، ان کے مال سب حرام ہیں، جب تک کہ ہمارے لیے ان میں سے کوئی کسی چیز کا مباح ہونا ثابت نہ ہو جائے۔ (ہجتہ قلوب الأبرار، ص: ۱۱۱)

## ۲- نفاذ حد کے وقت حقیقی ترس ومہربانی:

عاصی پر حقیقی ترس تو اس پر حد قائم کرتے وقت کھایا جاتا ہے،
کیوں کہ اس کے حق میں اسراف سے یہ خود بچانے والا ہے، اس کے
سبب علامہ محمد جمال الدین قاسمی فرماتے ہیں: ایک محبت کرنے والا
گرچہ اسے اپنے محبوب کی صورت دیکھنا اور اس کا مزہ حاصل کرنا ہے
اور اس کی بات سننا اسے محبوب ہے لیکن اس مریض کی وہ دوا نہیں،
اور جب نقصان دہ چیز کی چاہت کرنے یا نا پہندیدہ دوا کھانے میں چیخ
و پکار کرنے، پھر ہم اس پر ترس کھا جائیں، تو سمجھو کہ یقینا ہم نے اس
کی ایسی چیز پر مدد کی ہے جو اسے نقصان پہونچانے والی یا اسے ہلاک
و برباد کرنے والی ہے۔ اور اللہ تعالی نے فرمایا:

# ﴿إِنَ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكرِ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]

"بیشک نماز فخش و منکر سے روکتی ہے" یعنی اس میں شفا اور فخش و منکر سے برات ہے، بلکہ اس پر ترس کھانا یوں ہے کہ دو ا پینے پر اس کی مدد کی جائے گرچہ وہ کڑوی ہو، نماز کی طرح سے جو اذکار اور دعوات سے لبریز ہے۔ اور اس پر ترس کھانا کچھ یوں بھی ہے کہ تمام بیاری میں اضافہ کرنے والی چیزوں سے اس کی حفاظت کی جائے، اور یہ نہ خیال کیا جائے کہ وہ کسی حرام سے مخطوظ ہوجائے کی جائے، اور یہ نہ خیال کیا جائے گی بلکہ اس سے تو بیاری مزید بڑھے گی، تو اس کی بیاری مزید بڑھے گی،

اس کے مخطوظ ہونے سے اگر رک بھی جائے تو اپنے پیچھے وہ ایک ایسی بڑی بیاری جیوڑ جائے گی جس سے چھٹکارا ممکن نہیں۔ بلکہ بیاری کے مستکم ہونے سے پہلے دو بیاریوں میں سے ادنی کے مقابل بڑے ضرر رسال بیاری کا ہٹانا واجب ہے۔ جیسا کہ یہ بات عیال ہے کہ باقی رہنے والے مرض کے درد والم سے نفع بخش علاج کا درد زیادہ بہتر ہے۔ یہیں سے یہ بات واضح ہوگئ کہ شرعی عقوبات نفع بخش دوائیں ہیں اور یہ اللہ کی اس کے بندے پر شفقت ومہربانی ہے جو اللہ کے اس قول کو شامل ہے:

## ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَاكَ إِلَّارَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]

" ہم نے آپ کو سارے جہان کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے"۔
جس نے مریض پر ترس کھا کر نفع بخش رحمت کو ترک کردیا تو
حقیقت میں اس نے عذاب پر اس کی مدد کی، گرچہ اس سے اس کی
بھلائی ہی کا ارادہ ہو۔ اور وہ اس بارے میں جابل واحمق ہے۔ ( عان الله بارا)

### س- حد گناه کا کفاره ہے:

اہل عصیال پر اللہ کا بڑا فضل ہے کہ حدود کو ان کے گناہوں کا کفارہ بنادیا،یہ ان کے لیے تظہیر اور ان پر شفقت کا سامان ہے، خزیمہ بن ثابت رضائیہ، فرماتے ہیں کہ بن صَلَّاتِیْم نے فرمایا: «مَنْ أَصَابَ ذَنْبًا أُقِیمَ عَلَیْهِ حَدٌّ ذَلِكَ الذَّنْبِ، فَهُو كَفَّارَتُهُ».[أحمد:١٩١/٣٦-١٩٢،رقم:٢١٨٦٦،

183

(صحیح)] "جو شخص گناہ کا مرتکب ہوا ،اور اس کی حد اس پر قائم کر دی گئی، تو وہ اس کے حد اس پر قائم کر دی گئی، تو وہ اس کے لیے کفارہ ہے "۔(مند احمد:۱۹۱/۳۹-۱۹۱، رقم الحدیث:۲۱۸۲۲، صیح)

"میں تم لوگوں سے اس بات پر بیعت کرتا ہوں کہ تم لوگ اللہ کے ساتھ کسی بھی چیز کو شریک نہ کروگے، چوری نہ کروگے، زنا نہ کروگے، اپنی اولاد کو قتل نہ کروگے۔ اپنے آگے پیچھے بہتان تراشی نہ کروگے، بھلائی کے کاموں میں نا فرمائی نہ کروگے، تم میں سے جس نے اسے پورا کیا تو اس کا اجر وثواب اللہ پر ہے، اور جو کوئی ان میں سے بچھ کر بیٹھا، اور دنیا میں اس کا مواخذہ ہوگیا تو یہ اس کے لیے کفارہ اور باعث طہارت ویا کیزگی ہے، اور جس کا اللہ نے دنیا میں چھیا دیا تو اس کا معاملہ اللہ کے پاس ہے چاہے، اسے عذاب دے یا چاہے دیا تو اس کا معاملہ اللہ کے پاس ہے چاہے، اسے عذاب دے یا چاہے دیا تو اس کا معاملہ اللہ کے باس ہے جاہے، اسے عذاب دے یا چاہے دیا تھیں کردے "۔

#### ۳- سزامیں مقصود شرعی سے زیادہ نقصان نہ دی جائے:

علی بن ابی طالب رضائیہ نے اپنے خطاب میں فرمایا: اے لوگو! اپنے غلاموں پر حد نافذ کرو، جو ان میں سے شادی شدہ ہیں یا غیر شادی شدہ ہیں، کیونکہ رسول الله مَنَّالِیْرِیِّم کی لونڈی نے زنا کرلیا تو آپ مَنَّالِیْرِیِّم نے ہمیں اسے کوڑے مارنے کا حکم دیا، تو وہ نفاس کے تازہ دور سے گذر رہی تھی، مجھے اس بات کا خدشہ ہوا کہ کہیں کوڑے مارتے وقت میں اسے قتل نہ کردوں، پھر میں نے اس کا تذکرہ نبی مَنَّالِیْرِیِّم سے کیا تو آپ مَنَّالِیْرِیِّم نے فرمایا: ﴿ أَحْسَنَتَ، اتْرُكُهَا حَتَّی تَمَاثَلُ». [مسلم: ۱۷۰۵] تو آپ مَنَّالِیْرِیِّم نے فرمایا: ﴿ أَحْسَنَتَ، اتْرُكُهَا حَتَّی تَمَاثَلُ». [مسلم: ۱۷۰۵] «بہت اچھاکیا، اسے چھوڑدو یہاں تک کہ وہ حد کے لائق ہوجائے "۔

## ۵- حدود کے نفاذ میں لوگوں کے در میان عدل:

ام المومنين عائشہ ولا علی الله علی الله عزومی خاتون جس نے چوری کی اس کا معاملہ قریش کے یہاں بڑی اہمیت حاصل کرلیا، تو ان لوگوں نے کہا اس کے بارے میں رسول الله علی الله الله الله الله علی الله

185

الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الضَّعِيفُ أَقَامُوا عَلَيْهِ الْحَدَّ، وَأَيْمُ اللهِ لَوْ أَنَّ فَأَطَمَةَ بِنْتَ مُحَمَّد سَرَقَتَ لَقَطَعْتُ يَدَهَا». وأَيْمُ اللهِ لَوْ أَنَّ فَأَطَمَةَ بِنْتَ مُحَمَّد سَرَقَتَ لَقَطَعْتُ يَدَهَا». [البخاري: ٣٤٧٥، مسلم: ١٦٨٨] "جو لوگ تم سے پہلے سے وہ ہلاک ہوگئے کیونکہ ان میں جب کوئی اعلی خاندان کا چوری کرتا تو اسے جھوڑ دیتے، اور جب کوئی کمزور ان میں چوری کرتا تو اس پر حد نافذ کرتے، اللہ کی قسم! اگر محمد مَا اللهُ عَمْد مَا فَاطَمَه بھی چوری کرتی تو میں اس کا ہاتھ ضرور کاٹ لیتا"۔

نافرمان کو جب یہ پتہ چل جائے کہ فیصلہ میں سب لوگ برابر ہیں، تو اس کا دل مطمئن ہو جائیگا، اور وہ شریعت کے فیصلے سے راضی برضا ہو گا۔

## ۲- گنه گار کے لیے عذر کی تلاش:

«لَعَلَّكَ قَبَّلْتَ، أَوْ غَمَزْتَ، أَوْ نَظَرْتَ»." شايد تم نے بوسه ليا ہے، يا ٹولا يا ديكھا"۔ تو انھوں نے فرمايا: نہيں اے اللہ كے رسول! تو آپ سَلَّالَيْنَمِّ نے فرمايا: "كيا تم نے اندر داخل كرديا"۔ عبد اللہ رضائية فرماتے ہيں: تب اللہ كے نبی سَلَّالَّيْئِمِ نے انہيں رجم كا تحكم ديا۔

## 2-نافرمان کے کامل محاس کو باطل قرارنہ دینا:

اہل سنت حدود نافذ کیے گئے لوگوں کے جملہ خوبیوں کو باطل

قرار نہیں دیتے جیسا کہ خواج کا شیوہ ہے۔ یہ عاصی سے اسکی عصیان کی وجہ سے بغض کی نگاہ سے دیکھتے ہیں، حدود کی شروط اور موانع کی نفی یائی جانے کی صورت میں ان پر حدود نافذ کرتے ہیں، اس کی بقیہ اطاعتوں، اور جن میں بھلائی ہے ان تمام کو محبت کی نظروں سے د کھتے ہیں۔ لہذا بیک وقت ایک شخص میں اہل سنت کے نزدک لائق ستائش امور اور قابل مذمت چیزیں یائی جاسکتی ہیں۔ اور فی الواقع یہی انصاف بھی ہے۔ عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول الله مَنَا لَيْهِ مِنْ اللهِ عَلَى عَبِد الله تَعَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ تَعَا، اور اسكا لقب الحمار تھا۔وہ رسول الله صَلَّالَيْنَمْ كو ہنساتا تھا، اور نبی صَلَّالَیْنِمْ نے شراب نوشی کے جرم میں اسے کوڑے بھی لگوائے، ایک دن وہ شخص حكم ديا، تو قوم كے ايك شخص نے كہا: اللهم العنه، اسے الله! تو اس پر ا بنی لعنت نازل فرما۔ یہ کتنا زیادہ شراب بیتا ہے، تو نبی مُنْ اللَّهُ عُمِّ نے فرمایا: «لاَ تَلْعَنُوهُ، فَوَالله مَا عَلَمْتُ: إنَّهُ يُحبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ». [البخاري:

" تم لوگ اس پر لعنت مت بھیجو، اللہ کی قشم مجھے معلوم ہے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہے"۔

علامہ ابن حجر فرماتے ہیں: مر تکب گناہ کے دل میں اللہ اور اس کے رسول کی محبت کا ثبوت اور منہیات کے ارتکاب کے باوجود نبی اکرم مَنَّا کَیْرُا نِے ہمیں بتایا کہ وہ اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہے۔ اور باربار معصیت ہونے کے باوجود اللہ اور اس کے رسول کی محبت دل سے نہیں چھینی جاتی ۔(فتح الباری:۱۲/۸۷)

## ۸- عاصی پر بد دعاکی ممانعت:

جب حد اہل عصیان کے حق میں کفارہ ہے، تو اس سے زیادہ اس کو عقاب دینا جائز نہیں، اور نہ ہی اس پر بددعا کی جائے، کہ یہ اسے نفرت تک اور اس کے اسلام کو شیطان تک پہونچا دے جیسا کہ ابوہریرہ رضافیہ فرماتے ہیں: ایک شرابی نبی کریم مُنگافیہ کے پاس لایا گیا، تو آپ نے فرمایا: "اسے مارو"تو ہم میں سے کسی نے ہاتھ سے اور کسی نے جوتے سے اور کسی نے کپڑے سے مارا، جب وہ مڑ کے جانے لگا تو کسی آدمی نے کہا: اللہ تجھے رسوا کرے، تو آپ مُنگافیہ نے فرمایا: «لاَ تَعُینُوا عَلَیْهِ الشَّینَطَانَ»."ایسا مت کہو، اس پر شیطان کی مدد مت کرو"۔(بخاری: ۱۷۷۷)

## 9- عار دلانے کی ممانعت:

ابوہریرہ رضائی فرماتے ہیں کہ میں نے بی کریم سَالی اللّٰہ سے سنا آپ فرمارہ صَحَّد: ﴿إِذَا زَنَتُ أَمَةُ أَحَدِكُمْ فَتَبَيَّنَ زِنَاهَا فَلْيَجَلَدُهَا الْحَدَّ، وَلاَ يُثَرِّبُ عَلَيْهَا، ثُمَّ إِذَا زَنَتَ فَلْيَجَلِدُهَا الْحَدَّ وَلاَ يُثَرِّبُ، وَلاَ يُثَرِّبُ عَلَيْهَا، ثُمَّ إِذَا زَنَتَ فَلْيَجَلِدُهَا الْحَدَّ وَلاَ يُثَرِّبُ، وَلاَ يُثَرِّبُ عَلَيْهَا، ثُمَّ إِذَا زَنَتَ فَلْيَجِلِدُهَا الْحَدَّ وَلاَ يُثَرِّبُ عَلَيْهَا، ثُمَّ إِذَا زَنَتَ فَلْيَجِلِدُهَا وَلَوْ بِحَبْلٍ مِنْ شَعْرٍ».

"تم میں سے کسی کی باندی جب زنا کرلے، اور اپنے زنا کو بتا دے تو اسے حد کے کوڑے لگائے جائیں، اور اس کے گناہوں کا مواخذہ نہ کیا جائے، اگر دوسری بار وہ زنا کرلے تو اس پر حد کے کوڑے لگائے جائیں، اور کوئی مواخذہ نہ کیا جائے، اور اگر تیسری بار چھر زنا کرلے اوراپنے زنا کا اعتراف کرلے تو بال کی رسی کے بھاؤ ہی کیوں نہ ہواسے نیچ دے "۔

ملا علی قاری فرماتے ہیں: (ولایٹرب) راء کے تشدید کے ساتھ، معنی ہے: لونڈی پر عیب نہ لگائیں، اور حد قائم ہوجانے کے بعد کوئی اسے عار نہ دلائیں،کیوں کہ حد کا نفاذ اس کے حق میں اس کے گناہوں کے لیے کفارہ ہے۔ (مرقاۃ المفاتیج: ۲۳/۳)

## ۱۰- سزا میں حد سے تجاوز کی ممانعت:

ابوبرده بن دينار رضائية فرمات بين كه الله ك نبى صَالَيْتُهُم ن فرمايا: «لاَ يُجَلَدُ فَوْقَ عَشْرِ جَلَدَاتٍ إِلاَّ فِي حَدٍّ مِنْ حُدُودِ اللهِ»

[البخاري: ٦٨٤٨، مسلم: ١٧٠٨] "وس كوڑے سے زیادہ نہ مارے جائيں گر اللہ كى حدود میں سے كسى حد میں "۔

## قرآنی آیات اور احادیث مبار که کا خلاصه:

ا- حدود وتعزیرات کے نفاذ سے شارع کا مقصد تشفی قلب اور انقام لینا نہیں، بلکہ محض معاشرے کی حمایت اور کھلواڑ کرنے والول سے اسے تحفظ فراہم کرنا ہے، اور عاصی کو روکنا، اسکی تربیت کرنا، اور عصیال کے اثرات سے اسے پاکیزہ بنانا ہے۔

۲- حدود وتعزیرات جس کے اندر دور اندیثی اور شدت جھلک رہی ہے یہ معاشرے میں رحمت وشفقت کے خاطر ہے۔ یہ ایک عاصی کے لیے رحمت ہے،یہ رحمت عاصی کے حق میں سزا کے نفاذ سے پہلے، سزا نافذ کرنے کے دوران اور اس کی تفیذ کے بعد ثابت ہوتی ہے۔

سا- شریعت اسلامیہ میں نظام عقوبات عدل وانصاف کے روشن منارے ہیں جس میں اعلیٰ واسفل حسب نسب والے سب کیسال ہیں۔ حاکم ورعایا، مالدار وفقیر سب برابر ہیں۔ ہر حق والے کے حق کی پوری ضانت ہے، چاہے وہ زیادتی کرنے والا ہو یا جو زیادتی کا شکار ہو، کسی پر جور وظلم نہیں، مستحق سزا کو مقرر سزا سے زیادہ نہیں، اسی کے عکاسی ہوتی ہے اللہ کے اس فرمان سے:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَامِينَ بِٱلْقِسُطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ إِن يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ

# أَوْلَى بِهِمَا فَلَا تَتَّبِعُوا ٱلْمُوكَى أَن تَعْدِلُوا ﴾ [النساء: ١٣٥]

"اے ایمان والو! عدل وانصاف پر مضبوطی سے جم جانے والے، اور خوشنودی مولا کے لیے سچی گواہی دینے والے بن جاؤ، گو وہ خود تمہارے اپنے خلاف ہو، یا اپنے مال باپ کے یا رشتہ دار عزیزوں کے، وہ شخص اگر امیر ہو تو اور فقیر ہو تو دونوں کے ساتھ اللہ کو زیادہ تعلق ہے، اس لیے تم خواہش نفس کے پیچھے پڑ کر انصاف نہ چھوڑ دینا"۔



دین رحمت کی ساتویں جھلک

جانوروں پر نرمی کا بر تاؤ







جانوروں پر نرمی کرنے کی ترغیب بہت ساری حدیثوں میں دی
گئی ہے، انہیں میں سے وہ حدیث ہے جس کی روایت ابوہریہ والنہ اللہ کے رسول مَلْالله اللہ عَنْ رَمَایا: «بَینَنَمَا کَلَبُ نَے کی ہے، فرمایا: «بَینَنَمَا کَلَبُ یَطیفُ بِرَکیاَّة قَدِ کَادَ یَقْتُلُهُ الْعَطَشُ، إِذَ رَأَتَهُ بَغِیُّ مِنْ بَغَایا بَنِی یَطیفُ بِرَکیاَّة قَدْ کَادَ یَقْتُلُهُ الْعَطَشُ، إِذْ رَأَتَهُ بَغِیُّ مِنْ بَغَایا بَنِی اِسْرَائِیلَ، فَنَذَعَتَ مُوقَهَا فَاسْتَقَتَ لَهُ بِهِ، فَسَفَتَهُ إِیّاهُ، فَغُفِرَ اِسْرَائِیلَ، فَنَذَعَتَ مُوقَهَا فَاسْتَقَتَ لَهُ بِهِ، فَسَفَتَهُ إِیّاهُ، فَغُفِرَ لَهُ بِهِ». [مسلم: ٢٢٤٥] "ایک کا کویں کے گرد گوم رہا تھا ایسا گتا تھا کہ پیاس سے وہ مرجائیگا، اتنے میں بنو اسرائیل کی ایک بدکار عورت کہ پیاس سے وہ مرجائیگا، اتنے میں بنو اسرائیل کی ایک بدکار عورت نے دیکھ لیا، اس نے اپنا موزہ نکالا، اور اس کے لیے اس کنویں سے پائی نکالا، اور اسے سیراب کیا، اس کی وجہ سے اسے معاف کردیا گیا"۔ پائی نکالا، اور اسے سیراب کیا، اس کی وجہ سے اسے معاف کردیا گیا"۔ پائی نکالا، اور اسے سیراب کیا، اس کی وجہ سے اسے معاف کردیا گیا"۔ پائی نکالا، اور اسے شراب کیا، اس کی وجہ سے اسے معاف کردیا گیا"۔ پائی نکالا، اور اسے شراب کیا، اس کی وجہ سے اسے معاف کردیا گیا"۔ پائی نکالا، اور اسے شراب کیا، اس کی وجہ سے اسے معاف کردیا گیا۔ پائی نوار اسے سیراب کیا، اس کی وجہ سے اسے معاف کردیا گیا۔ فرمایا:

«بَيْنَمَا رَجُلُّ يَمۡشي بِطَرِيقِ اشۡتَدَّ عَلَيۡهِ الْعَطَشُ، فَوَجَدَ بِئَرًا، فَنَزَلَ فِيهَا، فَشَرِبَ ثُمَّ خَرَجً، فَإِذَا كَلَّبُ يَلْاَثُ؛ يَأْكُلُ الثَّرَى مِنَ الْعَطَشِ مِنَ الْعَطَشِ، فَقَالَ الرَّجُلُ: لَقَدۡ بِلَغَ هَذَا الْكَلۡبَ مِنَ الْعَطَشِ مِنَ الْعَطَشِ مَثَلُ النَّذِي كَانَ بِلَغَ بِي، فَنَزَلَ الْبِئَر، فَمَلاَ خُفَّهُ، ثُمَّ أَمۡسَكَهُ مِثَلُ النَّذِي كَانَ بِلَغَ بِي، فَنَزَلَ الْبِئَر، فَمَلاَ خُفَّهُ، ثُمَّ أَمۡسَكَهُ بِفِيه، فَسَقَى الْكَلۡبَ، فَشَكَرَ اللهُ لَهُ، فَغَفَرَ لَهُ» قَالَ: يَا رَسُولَ الله لَهُ وَإِنَّ لَنَا فِي الْبَهَائِمِ أَجْرًا ؟ فَقَالَ: «فِي كُلِّ ذَاتِ كَبِد رَطَّبَة الله وَإِنَّ لَنَا فِي الْبَهَائِمِ أَجْرًا ؟ فَقَالَ: «فِي كُلِّ ذَاتِ كَبِد رَطَّبَة أَجُرُهُ وَ اللهُ لَهُ مَاكُ آوَى كَى رَاتَ فِي الْبَهَائِم أَجْرًا ؟ فَقَالَ: "ايكَ آوَى كَى رَاتَ فِي عِلْمَاكَةُ وَانَّ لَنَا فِي الْبَهَائِم أَجْرًا ؟ فَقَالَ: "ايكَ آوَى كَى رَاتَ فِي عِلْمَا فَي الْبَهَائِم أَجْرًا ؟ فَقَالَ: "ايكَ آوَى كَى رَاتَ فِي الْبَعَارِيةِ فَقَالَ: "ايكَ آوَى كَى رَاتَ فِي عَلَى الْبَهَائِم أَجْرًا ؟ فَقَالَ: "ايكَ آوَى كَى رَاتَ فِي الْبَعَارِيةِ فَيَالَ عَلَى الله إِلَيْ الْبَعَارِيةِ فَيْ الْبَهَائِم أَجْرًا ؟ وَلَالِهُ اللّه الله الله اللّه اللّهُ اللّه الللللّه اللّه اللللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الللّه اللّه

رہا تھا کہ اسی دوران اسے سخت بیاس گلی، ایک کنوال ملا اس میں اتر کر اس نے پائی بیا، پھر باہر نکلا تو دیکھا کہ ایک کتا ہانپ رہا ہے، اور بیاس کی شدت سے کیچڑ چاٹ رہا ہے، اس شخص نے دل میں کہا: اس کتے کا بیاس سے وہی حال ہے جو میر اتھا، چنانچہ وہ پھر کنویں میں اترا اور اپنے موزوں کو پائی سے بھر الہ پھر منہ میں دباکر اوپر چڑھا، اور کتے کو پلایا، تو اللہ تعالیٰ نے اس کا یہ عمل قبول فرمالیا، اور اسے بخش دیا، لوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! کیا ہمارے لیے چوپائیوں میں بھی ثواب ہے، کہا: اے اللہ کے رسول! کیا ہمارے لیے چوپائیوں میں بھی ثواب ہے، آپ مَلَی اللہ کے رسول! کیا ہمارے لیے چوپائیوں میں تواب ہے، آپ مَلَی اللہ کے رسول! کیا ہمارے لیے چوپائیوں میں تواب ہے،

حافظ ابن عبدالبر القرطبی فرماتے ہیں: اس حدیث سے یہ پتہ چلا کہ جانوروں کے ساتھ برا سلوک کرنا جائز وحلال نہیں۔ ایسا کرنے والا گنہگار ہوگا،جب ان کے ساتھ بھلائی وحسن سلوک کرنے پر نیکیاں اوراحسنات ہیں تو اس کی دلیل خود بخود قائم ہوگئی کہ ان کے ساتھ برا سلوک باعث گناہ ہے۔ اللہ جسے چاہتا اس سے محفوظ رکھتا ہے۔ اس میں شک نہیں اور نہ اس سے ہٹانے کا کوئی آلہ کار ہے۔ (التمہید لمافی الموطا من المعانی والاسانید: ۸/۲۲)

# جانوروں پر نرمی کے چند پہلو

## ا- جانور کو بھوکا رکھنے کی ممانعت:

عبد الله بن عمر فَاللَّهُمَا فرمات بين كه نبى كريم مَا لَاللَّهُ إِن فرمايا: «عُذَّبَتِ امْرَأَةٌ فِي هِرَّةٍ سَجَنَتْهَا حَتَّى مَاتَتْ فَدَخَلَتْ فِيهَا النَّارَ، لاَ هِيَ أَطْعَمَتُهَا وَلاَ سَقَتَهَا؛ إِذْ حَبَسَتُهَا، وَلاَ هِيَ تَرَكَتُهَا النَّارَ، لاَ هِيَ أَطُعَمَتُهَا وَلاَ سَقَتُهَا؛ إِذْ حَبَسَتُهَا، وَلاَ هِيَ تَرَكَتُهَا تَأَكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأَرْضِ». [البخاري: ٣٣١٨، مسلم: ٢٢٤٦] "ايك عُورت بلي كو اس نے قيد كر ركھا يہاں تك وہ مرگئ، تو وہ اس كی وجہ سے جہنم رسيد ہوگئ۔ نہ تو اسے كھا يا اور نہ ہى اسے پانی پلايا جب اس نے اسے بند كيا، اور نہ ہى اسے آزاد كرديا كہ وہ جاكر زمين كے پچھ كيڑے مكوڑے كھاليتى "۔ اسے آزاد كرديا كہ وہ جاكر زمين كے پچھ كيڑے مكوڑے كھاليتى "۔

"ان بے زبان چوپائیوں کے سلسلے میں اللہ سے ڈرو، ان پر سواری بھلے طریقے سے کرو، اور ان کو بھلے طریقے سے کھاؤ"۔

یہ لطائف میں سے ہے کہ روح بن زنباع نے ایک روز تمیم داری رفائین کی زیارت کی تو انہیں دیکھا کہ اپنے گھوڑے کے لیے جَوصاف کررہے ہیں، اور ان کے گرد ان کے عیال بھی ہیں۔ تو روح نے ان سے کہا: کیا ان میں آپ کے لیے کوئی نہیں ہے جو آپ کے لیے کافی ہو؟ تو تمیم رفائید میں آپ کے لیے کوئی نہیں! لیکن میں نے رسول اللہ صَالِیْ اللّٰہِ عَالِیْہِ اللّٰہِ عَالِیْہِ اللّٰہِ عَالِیْہِ اللّٰہِ عَالَیْہِ اللّٰہِ عَاللّٰہِ اللّٰہِ عَالَیْہِ اللّٰہِ عَالَیْہِ اللّٰہِ عَالَیْہِ اللّٰہِ عَالَیْہِ اللّٰہِ عَالَیْہِ اللّٰہِ کَتَبَ مَا مِنِ امْرِئِ مُسَلّم یُنَقِّی لِفَرَسِیہِ شَعِیرًا، ثُمَّ یُعَلِّمُ کُوئی بھی لَهُ بِکُلِّ حَبَّةٍ حَسَنَةً ، [أحمد: ۱۵۳/۲۸، رقم: ۱۹۹۵، (حسن)] تَوْکُوئی بھی

مسلمان جو اپنے گھوڑے کے لیے جَو صاف کرے، پھر اسے چارہ دے ، تو اللہ تعالی ہر دانہ کے بدلے ایک نیکی لکھتا ہے''۔

## ۲- جانور کو ڈرانے کی ممانعت:

عبداللہ بن مسعود رضائیہ فرماتے ہیں کہ ہم رسول اللہ مَلَا لَٰلِیْ آ کے ساتھ سفر میں سے ، آپ اپنی ضرورت کے لیے گئے، ہم نے ایک چڑیا دیکھی جس کے ساتھ دو بچ سے ، ہم نے اس کے دونوں بچوں کو پڑیا دیکھی جس کے ساتھ دو بچ سے ، ہم نے اس کے دونوں بچوں کو پڑیا دیکھی جس کے ساتھ دو بچ سے ، ہم نے اس کے دونوں بگول گوٹی کریم مَلَا لَٰلِیْ آ کر زمین پر اپنا پر بچھانے لگی، اسنے میں نبی کریم مَلَا لَٰلِیْ آ کُلُور لیا، وہ چڑیا آکر زمین پر اپنا پر بچھانے لگی، اسنے میں نبی کریم مَلَا لَٰلِیْ آ کُلُور لیا، وہ چڑیا آکر زمین پر اپنا پر بچھانے لگی، اسنے میں نبی کریم مَلَا لَٰلِیْ آ کُلُور اور فرمایا: «مَنْ فَجَعَ هَذَهِ بِولَدِهَا ؟ رُدُّوا وَلَدَهَا إِلَيْهَا». [أبو داود: ۲۲۷۵، (صحیح)]

"اس چڑیا کا بچہ لے کر اسے کس نے بے قرار کیا ہے؟ اس کے بچے کو اسے واپس کرو"۔

انس بن مالک رضائیہ، فرماتے ہیں انھوں نے چند نوجوانوں کو دیکھا کہ وہ ایک مرغی کو باندھ کر اسے تیر کا نشانہ بنا رہے ہیں، تو انس رضاعنہ نے فرمایا: "قتل کے لیے جانوروں کو باند کر رکھنے کی نبی صَلَّا عَلَیْمُ نِے منع فرمایا ہے"۔ (بخاری: ۵۵۱۳)

عبداللہ بن عمر رضا گھنا قریش کے چند نوجوانوں کے پاس سے گزرے جنھوں نے ایک پرندہ باندھ رکھا تھا۔ اور اپنے تیروں سے اس کو نشانہ لگاتے تھے، اور صاحب پرندہ کے لیے ہر غلط نشانے پر ایک تیر مقرر کیا تھا، اسی دوران انھوں نے عبداللہ بن عمر کو دیکھ لیا۔ اور وہاں

سے بکھر گئے۔ تو ابن عمر نے فرمایا: یہ کس نے کیا؟ ایسے کرنے والے پر اللہ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰٰ اللّٰ اللّٰٰ اللّٰٰ ال

اور اسی باب میں وہ بھی داخل ہے جسے ' جیل کی لڑائی کا کھیل،کا نام دیا جاتا ہے جس کی اسپین ودیگر ملکوں میں بڑی شہرت ہے، حالا نکہ یہ قساوت، بے حیائی اور کم عقلی کے قبیل سے ہے، اس پر طرہ یہ کہ یہی لوگ حقوق جانور کا گلا بھاڑ بھاڑ کر مطالبہ کرتے ہیں، اور ان میں سے بعض مسلمانوں کے قربانی کے بکرے ذرج کرنے پر اعتراض میں سے بعض مسلمانوں کے قربانی کے بکرے ذرج کرنے پر اعتراض کرتے، اور اسے بہت غلط نگاہوں سے دیکھتے ہیں۔ پتہ نہیں ان کی فکر کا میزان ومیعار کیا ہے۔ اور اس کی نظیر بعض ایشیائی ملکوں میں ملتی کا میزان ومیعار کیا ہے۔ اور اس کی نظیر بعض ایشیائی ملکوں میں ملتی کہ وہ جانوروں کو آپس میں لڑاتے ہیں،اور بعض کے بعض کو قتل کردینے کی صورت میں لطف اندوز ہوتے ہیں۔ اے اللہ! نعمت اسلام پر سب تعریف تیرے ہی لیے ہے۔

## س-جانور پر طاقت سے زیادہ بوجھ لادنے کی ممانعت:

عبداللہ بن جعفر وظافیہ فرماتے ہیں کہ ایک روز اللہ کے رسول مَاللہ بن جعفر وظافیہ فرماتے ہیں کہ ایک روز اللہ کے رسول مَاللہ بنا میں سے کسی ایک باغ میں داخل ہوئے، اسی دوران رسول اللہ مَاللہ بنا اللہ مَاللہ بنا ہوئے، اسی دوران رسول اللہ مَاللہ بنا بنا ہوا، جب نبی مَاللہ بنا ہے دیکھا لگا اور اس کے آئکھوں سے اشک جاری ہوا، جب نبی مَاللہ بنا ہے دیکھا کہ وہ کراہ رہا ہے اور اس کے آئکھوں سے آنسو بہہ رہے ہیں، تو

ابوہریرہ رضافتہ، فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صَالِقَیْکِم نے فرمایا:

«إِذَا سَافَرَتُمْ فِي الْخَصِّبِ، فَأَعَطُّوا الإِبِلَ حَظَّهَا مِنَ الأَرْضِ، وَإِذَا سَافَرَتُمْ فِي السَّنَةِ، فَأَسَرِعُوا عَلَيْهَا السَّيْرَ». [مسلم: ١٩٢٦]

"جب تم لوگ شادابی اور ہریالی والی سر زمین پر سفر کروتو اس شادابی والی زمین سے اونٹ کا حق دو یعنی اسے چر لینے دو، اور جب تمہارا سفر قحط زدہ علاقے سے ہو تو اونٹ پر بیٹھ کر جلدی نکل جایا کرو"۔

اس حدیث کی شرح میں امام نووی فرماتے ہیں: حدیث کا مطلب ہے: جانوروں پر نرمی کا برتاؤ کرنا ہے، اور اس میں مصلحت کا خیال رکھنے کی ترغیب ہے اگر تم لوگ شادابی والی زمین سے سفر کرو، چال تھوڑا کم کردو اور اسے جھوڑ دو دن کے کچھ حصہ میں چر لے، اور دوران سفر بھی چر لینے دیا کیجئے تاکہ وہ چر کر زمین سے اپنا نصیب

حاصل کرلے، اور جب قحط زدہ علاقوں سے سفر کریں تو چال میں تیزی الائیں تاکہ منزل مقصود تک پہنچ جائیں اور اس کے پیٹ میں پچھ رسد باقی ہو، دھیرے چلنے کی صورت میں اسے نقصان پہنچنے کا اندیشہ ہے کیونکہ راستے میں چرنے کے لیے پچھ نہیں ہے تو وہ کمزور ولاغر ہوجائیگا اور بسااو قات تھک کر رک بھی سکتا ہے۔ (شرح صحیح مسلم: ۱۹/۱۳)

## ٣-جانورول كے چرے ير جلاكر داغ لگانے كى ممانعت:

جابر بن عبد الله وظائیم ایان فرماتے ہیں کہ رسول الله صَلَّالَیْمُ ایک جَلَه سے گذرے تو ایک گدھے کے چہرے پر داغ کا نشان ویکھا اور فرمایا:

«لَعَنَهُ الَّذِي وَسَمَهُ». [مسلم: ٢١١٧] "اس كے چبرے پر داغ لگانے والے پر اللہ كي لعنت ہو"۔

افریقی ملکوں میں بعض ایسے قبائل ہیں جو اپنے بچوں کے چہروں کو جلا کر داغ لگاتے ہیں، اگر یہ جانورل کے چہروں پر لگانا حرام ہے تو یہ انسانوں کے حق میں کہیں زیادہ حرام ہے۔

## ۵- جانورول پر بلا ضرورت بیشے رہنے کی ممانعت:

ابوہریرہ ضی عنہ فرماتے ہیں کہ رسول الله صَالِقَائِم نے فرمایا:

«إِيَّاكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا ظُهُورَ دَوَابِّكُمْ مَنَابِرَ، فَإِنَّ اللهَ إِنَّمَا سَخَّرَهَا لَكُمْ لَتُبْلِغَكُمْ إِلَى بَلَد لَمْ تَكُونُوا بَالغِيه إِلاَّ بِشَقِّ الأَنْفُسِ، وَجَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ، فَعَلَيْهَا فَاقَضُوا حَاجَتَكُمْ». [أبو داود: ٢٥٦٧،

(صحیح)] "اپنے چوبایوں کی پشت کو منبر بنانے سے بچو، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں تمہارے اس مقصد کے لیے مسخر کیا ہے کہ تم ان کے ذریعہ ان شہر وں تک پہنچ سکو جہاں تک پہونچنا تمہارے نفس کے لیے کافی دشوار تھا، اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے زمین بنائی ہے تو تم اس کے اوپر اپنی ضرور تیں یوری کرلیا کرو"۔

بلاضرورت دیر تک جانور پر بیٹھنے کی یہاں ممانعت بیان کی گئی ہے، لیکن معمولی وقت کے لیے بیٹھنے میں کوئی مضائقہ نہیں ہے جیسا کہ رسول اللہ مَنَّالِیَّا اللہ مَنَّالِیَّا اللہ مَنَّالِیْکِمِّ سے ثابت ہے کہ آپ مَنَّالِیْکِمِ نَے اپنی اونٹنی پر بیٹھ کر ججۃ الوداع کا خطبہ فرمایا تھا۔ (مسلم:۱۲۱۸)

اسی بنا پر امام خطابی فرماتے ہیں: نبی کریم صُلَّاتِیْم سے یہ بات ثابت ہے کہ آپ صُلَّاتِیْم نے اپنی سواری پر کھڑے ہوکر خطبہ دیا۔ اس سے یہ پتہ چلا کہ کسی مقصد کے پیش نظر یا ایسے مقصد تک رسائی سطح زمین سے حاصل نہ ہو تو پھر اس مقصد کی بر آوری کے لیے سواری کی پشت پر بیٹھنا مباح ہے ، حدیث میں اس کے اوپر گھر بنانے کی ممانعت ہے یا یہ کہ اس کی پشت کو کرسی بنالے اور اس کو تھکائے اور بے ضرورت اسے مارے۔ (معالم السنن فی ہامش مخفر سنن ابوداود:۳۹۳/۳۹۳)

## ٢- جانور کے ذبح کے وقت اچھا برتاؤ کا حکم:

رسول الله مَا الله عَلَى عَلَى كُلِّ الله كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ الله كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيَءٍ؛ فَإِذَا قَتَلَتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتَلَة، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا

الذِّبْحَ، وَلَيْحِدَّ أَحَدُكُمْ شَفَرَتَهُ، وَلَيْرِحَ ذَبِيحَتَهُ». [مسلم: ١٩٥٥]
"الله تعالى فَي بر چيز پر حسن سلوك كرنا فرض قرارد يا ہے، تو جب تم
قل كرو تو اچھ انداز سے قبل كرو، اور جب تم جانور ذرج كرو تو اچھ انداز سے ذرج كرو، اور چاہيے كہ تم ميں كا ايك اپنی چھرى تيز كر لے ، اور اینے ذیجہ كو راحت پنجائے"۔

عبدالله بن عباس ضائع المرات بين: رسول الله صَالَ الله عَالَيْ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَ

ابو امامہ رضائیہ، فرماتے ہیں رسول الله مَثَّلَیْ اَیْ اِن فرمایا: «مَنْ رَحِمَ وَلَوْ ذَبِیحَةَ عُصْفُورِ رَحِمَهُ الله یَوْمَ الْقیامَةِ». "چھوٹی چڑیا کا ذبیحہ کیوں نہ ہو جس نے اس پر رحم کیا اللہ تعالی قیامت کے دن اس پر رحم فرمائے گا"۔ (بخاری فی الادب المفرد: ۳۷۱، حسن، الصحیحة رقم: ۲۷)

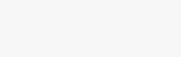
یہ ایک اچھے خیالات کی عکاسی ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا کہ ایک اللہ کے رسول مُلَّالِیَّا میں بکری ذرج کروں اور میں اس پر رحم کرو؟ یا یوں فرمایا: میں بکری پررحم کروں بایں طور کہ میں اسے ذرج کر رہا ہوں، تو آپ مُلَّالِیُّا اِنْ فرمایا: «وَالشَّاةَ إِنْ رَحِمْتَهَا رَحِمَكَ

اللهُ، وَالشَّاةَ إِنْ رَحِمْتَهَا رَحِمَكَ اللهُ». "الرَّتُمْ نَ بَكُرَى پِر رَحْمَ لَيْ اللهُ» وَالشَّاةَ إِنْ رَحِمْ كُرِ فَي اللهُ عَمْ بِرِ كَمْ لَيْ تُو اللهُ تُمْ بِرِ لَهُ كُرِ فَي اللهُ تَمْ بِرِ لَهُ كُرِ فَي اللهُ تَمْ بِرِ لَهُ كُرِ فَي اللهُ تَمْ بِرِ لَهُ كُلُ اللهُ تَمْ بِرِ لَهُ اللهُ تَمْ بِرَ لَهُ كُلُ اللهُ تَمْ بِرَ لَهُ اللهُ تَمْ بِرُ لَهُ اللهُ تَمْ بِرُ لَهُ اللهُ تَمْ بِرُ لَهُ اللهُ تَمْ بِرُ لَهُ اللهُ تَمْ بِلُهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

جانوروں پر رحم کے متعلق وارد ہونے والی احادیث میں غور کرنے سے دو باتوں کا پتہ چلتا ہے:

ا- بے عقل جانوروں کے حق میں جب رحم کرنا واجب ہے تو وہ انسان جسے اللہ سجانہ و تعالیٰ نے عزو شرف سے نوازا ہے اس کے حق میں رحم و کرم کا وجوب کہیں زیادہ بڑھ جاتا ہے۔ اور ہر حدیث کی دعوت جانوروں پر رحم کرنے اور اس کے ساتھ اچھا برتاؤ کرنے کی ہے، تو یہ بدرجہ اولی انسانوں پر منطبق ہوتا ہے۔

۲- جانوروں پر رخم کے سلسلے میں یہ کامل منہ عظمت اسلام کو دوبالا کرتا ہے، اور لوگ جن تفاصیل کے ضرورت مند ہیں، مذہب اسلام اس کی باریک بینیوں کو اچھی طرح شامل ہے،ایک مسلمان کو شدید غم اس وقت دامن گیر ہوتا ہے جب ہم میں سے کچھ لوگ اس واضح محکم طریقوں سے انحراف کرنے لگتے ہیں، اور جانوروں پر نرمی و مہربانی کے سلسلے میں مغربی چلن کی تشہیر میں جٹ جاتے ہیں، گویا کہ وہ چلن قابل نمونہ ہے، یہ بے وقوفی، نفسیاتی شکست کے اثرات کا تیجہ ہے جس کے گڑھے میں بعض نادان اور کم پڑھا لکھا طقعہ گر گیا۔





یہ مخضر رسالہ تمام شعبہائے زندگی میں شفقت ومہربانی کی روح پیدا کرنے کی دعوت دیتا ہے، رحم وشفقت صرف صورت میلان یا چلتے پھرتے احساسوں ہی کا نام نہیں بلکہ یہ ایک ایسی راشخ ومضبوط وصف ہے جو دل مسلم کو لبریز کرتا ہے۔ اس میں ہر خیر کو پیوست کرتا ہے۔ اس ہر فرمانبر داری پر راغب کرتا ہے، اس کے لیے ہر عطیہ ونوازش کی طرف ہر کت دیتا ہے، یہی نہیں اس کے تمام چھوٹے وبڑے تعلقات وتصرفات کو منظم کرتا ہے۔ وہ محروم ہی محروم ہے جو قساوت دل کا شکار ہوجائے، اور مصیبت زدہ کو دیکھ کر اس کی آئھیں اشکبار نہ ہوں، اور غردہ کی مدد کے لیے اس کے دل میں جنبش پیدا نہ ہو۔

کوہ سراسر محروم ہے جو یتنیم کے سر پر دست شفقت پھیر کر اس کی مٹھاس کی لذت سے محظوظ نہ ہو۔

اور اس کی بد تصیبی کا عالم کیا کہنا جسے خود غرض اور انانیت ہڑپ کر جائے کہ وہ جو اپنی ذات کی خاطر پسند کرتا ہے وہ اپنے بھائیوں کے لیے پسند نہ کرے۔

مالک بن دنیار فرماتے ہیں: سنگ دلی سے بڑھ کر بندے کی کوئی ِ

203

سزا نہیں،اور اللہ تعالیٰ کسی قوم پر ناراض نہیں ہوتا مگر ان کے دلول سے رحم وشفقت کو چھین لیتا ہے۔ (تفسیر القرطبی:۱۶۱/۱۵)

دعوت رحمت: یہ دعوت معاشرے کو ربانی سانیچ میں ڈھالنے کی دعوت ہے،اور مشفق ومہربان نبی کریم مُلَّافِیْتُمْ کے علم وہدایت پر اس کی تربیت کی طرف دعوت ہے۔

ہادہ پرستی اور اس کے منہ سے ٹیکنے والی حقیر رال سے انسانیت کو بچانے کی دعوت ہے ،بلکہ انسانوں کو انسانوں کی پرستش سے آزاد کرانے کی دعوت ہے۔

کو نرم بنانے اور معاشرے میں شفقت و محبت کی داغ بیل ڈالنے کی دعوت ہے۔

کے وسیع دروازوں والے میدان میں داخل کے وسیع دروازوں والے میدان میں داخل کمونے کی دعوت ہے جیسا کہ نبی کریم صَلَّاتِیْمٌ نے فرمایا: «لاَ تُنَزَعُ الرَّحْمَةُ المِنْ الْعَلَمْ الْمُعْلَمْ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ اللّهُ الْمُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ان پاک بازوں کے علم ومعرفت سے ہدایت یاب ہونے کی دعوت جن کی خوبی اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے ان حسین لفظوں میں بیان کیا ہے۔

﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَدُهِ أَشِدًا أَءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمْ ﴾

[الفتح: ٢٩]

"محمد الله کے رسول ہیں، اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں کا فروں پر سخت ہیں آپس میں رحم دل ہیں"۔ \$\$P\$

الله عزوجل کے اعلیٰ وبالا صفات اور اس کے حسین ناموں سے میں سوال کرتا ہوں کہ وہ بد بختی کی زندگی سے ہمیں اپنی پناہ میں رکھے، اور ہم پر اپنی رحمت سے رحم فرمائے اور اپنے فضل کی نعمتوں سے ہمیں سر فراز فرمائے، اور ہمیں صبر ورحمت کی وصیت کرنے والوں میں سے بنائے۔ آمین، وصلی الله علی محمد والہ وصحبہ وسلم





# فهرست مضامين

| 7   | تقريظ                                                                  |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| 11  | مقدمه                                                                  |
| 17  | دین رحمت کی کپہلی جھلک دعوت دین میں رحمت و شفقت اور مہر بانی           |
| 33  | دین رحمت کی دوسری جھلک تمام لوگوں کو شامل شفقت ومہربانی                |
| 41  | دین رحمت کی تیسری جھک باہمی معاشر تی رحمت و شفقت اور مهربانی           |
| 115 | دین رحمت کی چو تھی حبلک خاندانی وعا کلی شفقت و رحمت                    |
| 149 | دین رحمت کی پانچویں جھلک مخالفین کے ساتھ نرمی کا برتاؤ                 |
| 175 | دین رحمت کی چھٹی جھلک نافرمانوں (مجر موں) پر اقامت حدود میں رحم و شفقت |
| 191 | دین رحمت کی ساتویں جھلک جانوروں پر نرمی کا بر تاؤ                      |
| 203 | غاتمه                                                                  |
|     |                                                                        |















For more details visit www.GuideToIslam.com





contact us :Books@guidetoislam.com





المكتب التعاوني للدعوة وتوعية الجاليات بالربوة ١١٤٥٧ من ١١٤٥٠ الرياض ١١٤٥٠ الرياض ١١٤٥٠ الرياض ١١٤٥٠ الرياض ١١٤٥٠ الرياض ١١٤٥٠ الرياض ١٤٥٠ المكال ال

## دین رحمت کی چند جھلکیاں

کتاب "رحمت و شفقت کی چند جھلکیاں "کے مؤلف شخ احمد بن عبد الرحمن الصویان ہیں ، اس کتاب میں دین کی نشرواشاعت اور تبلیغ میں نرم روی اختیار کرنے کو اجاگر کیا گیا ہے ، اور دین کی رحمت و شفقت تمام لوگوں کو شامل ہے ، اور اسی طرح معاشر تی نرمی بھی دین اسلام کا ایک اہم عضر ہے ، نیز اس کتاب میں محبت ، اور رعایا کے ساتھ شفقت برتنے کی ترغیب دی گئ ہے ، اور عفو وور گذر کرنے کی دعوت دی گئ ہے ، اور ختو ودر گذر کرنے کی دعوت دی گئ ہے ، اور ختی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر دہشت گر دی اور ختل و غارت گری کی تہمت لگانے والوں پر انتہائی سلیقہ مندی اور علی انداز میں تردید کی گئ ہے ، اور تمام واقعات کی روشنی میں آپ کو سارے جہان کے لئے رحمت بن کر آنے کی وضاحت کی گئ ہے ۔









